
Debolezze ideologiche

Il fascino liberale

Il frutto di una ragione che svolge il suo ruolo in modalità di "scienza", nel senso che noi

oggi diamo a tale termine, è l'Illuminismo. 

Questo è infatti una posizione di rigetto di un Razionalismo secolare, antico e medievale,

per cui il ricavato logico, in quanto indotto o dedotto infine da concetti di essenze di base e in virtù

della sua stessa natura discorsiva, valeva a prescindere dal confronto coi dati empirici, ed era a tal

punto valido da poter essere imposto come criterio etico o quale fonte di esso.

Ma il percorso per giungere ad un'impostazione del genere è durato alcuni secoli. E tutto è

iniziato, ovviamente, nel periodo rinascimentale.

Il  Razionalismo classico  era  una visione delle  cose che  coglieva  un parallelismo tra  le

strutture del reale e i criteri della ragione, una corrispondenza in virtù della quale l'uomo godeva

del privilegio della comprensione esatta e della ricostruzione logica della realtà.

In quest'ottica, la stessa ragione che per un moderno si configura solo come uno strumento

di elaborazioni formali, i cui risultati richiedono sempre conferme empiriche, si offriva a tutti gli

effetti alla stregua di un mezzo cognitivo diretto. E ciò che era elaborato razionale diveniva così

ipso facto reale, ontologicamente consistente.

Il sistema aristotelico si fondava sulla tesi che le dieci categorie dell'Essere fossero riflesse

nei  concetti  funzionali  dell'intelletto;  e  che  le  proposizioni  da  quest'ultimo  su  quelli  generate

fossero elementi base di un gioco razionale, induttivo e deduttivo, di per sé produttivo di scienza.

Platone  concepiva  l'idea,  ovvero  l'essenza  di  origine  metafisica,  schema  di  una  realtà

sensibile o matematica o ancora meta morale, pure come un'entità intelligibile impressa nell'anima

con scopi cognitivi o pratici; ed assegnava all'intelletto la capacità d'intuirla, alla ragione la facoltà

dialettica di delimitarla linguisticamente, di definirla e connetterla scientificamente alle altre idee.

La medesima impostazione razionalistica penetrò nel Medioevo e nella filosofia cristiana, a

partire  dalla  speculazione  patristica  fino  alla  stagione  della  Scolastica  persino  posteriore  alla

rivoluzione nominalista del frate francescano inglese Guglielmo di Occam, vissuto tra il XIII e il

XIV secolo.

Nella gnoseologia scolastica, di matrice aristotelica, si considerava ancora la conoscenza

intellettiva una comprensione concettuale, e si lasciava alla percezione sensibile la determinazione

del particolare di una sostanza naturale, cioè di quei tratti specifici, che a questa venivano dalla

commistione della forma con la materia, l'elemento appunto, nel "sinolo", individualizzante.



Nella  stessa filosofia  medievale  il  gioco poi  di  induzioni  e  deduzioni  della  ragione  sui

concetti  intellettivamente  astratti  dalle  entità  di  natura,  faceva  il  resto:  costruiva  cioè  quel

complicato e piramidale impianto di nozioni astratte e tuttavia ritenute reali,  dal punto di vista

ontologico fondate, gli "universali", culminante nella determinazione linguistica dell'idea di Dio.

Riguardo al modo in cui secondo gli scolastici la ragione opererebbe dimostrazioni di Dio,

basti pensare ad esempio come, sempre sulle orme dello Stagirita, Tommaso D'Aquino inducesse

che ogni  sostanza è  mossa da un'altra,  deducesse poi  che al  culmine della  serie  di  sostanze e

movimenti anche l'intera natura, la sostanza universale, la più estesa, doveva a sua volta ricevere la

propria quantità di moto, e concludesse infine che, richiedendo di per sé il movimento un principio

e presentandosi il nulla oltre l'universo, la causa del moto di quest'ultimo era cosa altra dalla natura

e priva di ulteriori motrici: ciò che poteva essere agevolmente chiamato "Dio (Summa Theologiae,

I, q.2, a.3) .

Così,  al  di  qua  dell'a  posteriori  determinata  e  suprema  idea  di  Dio,  i  concetti  di  base

dall'intelletto  astratti,  le  nozioni  logicamente  desunte  a  partire  da  essi  e  ad  incremento  di

comprensione semantica, inclusi i concetti delle leggi naturali, integravano una completa filosofia

della natura extraumana ed umana.

In Aristotele la giustificazione del sistema dei concetti  risiedeva nell'idea che le singole

sostanze da questi indicate scaturivano di fatto dalla situazione in cui Dio, forma pura e atto puro,

passivamente  catalizzava  lo  specificarsi  della  materia  coesistente  in  un  complesso  di  realtà

destinate a un moto ciclico, in un eterno tentativo da parte di quella di adeguarsi alla perfezione

divina e data la resistenza ad esso opposta da ciò che è materiale. 

Ma  tale  fondamento  dell'articolazione  concettuale  era  ovviamente  metafisico  e  le

innumerevoli elaborazioni formali della ragione alla base di essa, non rispondevano inoltre a tutta

una serie di altrettanto logici dubbi, dall'esperienza stessa emergenti.

In questo contesto di idee si intendeva sostanzialmente la scienza come "deduzione delle

cause  necessarie  ed  eterne  delle  sostanze",  ovvero  quale  ricerca  logica  delle  quattro  cause,

materiale, formale, efficiente, finale di un ente di natura qualsiasi. Essa era dunque il risultato di un

sillogismo,  le  cui  premesse  erano  però  intuizioni,  principi  primi  solo  intelligibili  e  di  fatto

"intelletti".

E'  nota  infatti  la  soluzione  aristotelica  del  problema  di  premesse  non  confermabili

dall'induzione,  data  l'inesperibilità  di  tutti  i  casi  virtuali,  tali  così  da  essere  derubricate  ad

"intuizioni", frutti immediati dell'intelligenza. 

Vediamo così un esempio classico di deduzione scientifica, prima aristotelica poi, nel Basso

Medioevo, accolta da Tommaso D'Aquino.

Ogni sostanza naturale è percepita per il tramite dei sensi come individuale; tuttavia insiemi



di sostanze naturali manifestano tratti comuni. Ora "se le analogie di una realtà con altre entità di

natura sono attribuibili ad un'identità di forma" e "se ogni realtà è combinazione di quest'ultima e di

materia" e "se essa rimane ai sensi comunque un unicum", allora "la sua singolarità empirica deve

scaturire dall'elemento materiale".

Sulla  base  di  un  ragionamento  del  genere,  Aristotele  trovava  la  causa  necessaria

dell'individualità della sostanza naturale nel dato materiale di essa. E dice San Tommaso "Materia

signata est principium individuationis in substantiis compositis" (Summa Theologiae, I, q.29, a.1).

Intendiamoci. La scienza che noi oggi concepiamo e veneriamo, cioè quella al contrario

induttiva e sperimentale, è da sempre esistita, anche nella Grecia classica ed ellenistica, quella della

grande stagione  filosofica.  Nessuno avrebbe potuto ad  esempio  costruir  navi  o  fortificazioni  o

palazzi o armi, privo di conoscenze scientifiche esatte, a cominciare da quelle di statica, dinamica o

termodinamica, idraulica.

E quando un tecnico o un artigiano ha bisogno di nozioni indispensabili a progetti validi e

sicuri,  tali  dati  non possono che  essere  scientifici  in  senso  moderno.  Devono cioè  nascere  da

misurazioni dei fenomeni, prendere corpo in ipotesi sulle leggi di questi guida, rese in formule

matematiche, essere garantiti da verifiche sperimentali o almeno decorsi matematico-deduttivi. C'è

poco da fare.

Vitruvio, il famoso architetto romano del I secolo a.C., nel suo trattato "De Architectura",

evidenzia come l'architetto dovesse padroneggiare geometria, ottica, acustica, idraulica e persino

medicina.

La differenza dunque tra il mondo antico o medievale e quello moderno rispetto a quella

che oggi si dice "scienza", sta solo nel fatto che quest'ultima costituiva un indispensabile strumento

dei  tecnici  e  non  viveva  di  vita  propria  e  autoconsapevolezza.  Così,  quanto  alla  spiegazione

autonoma dei  fenomeni  naturali,  ad  essa  provvedeva  solo  razionalmente  e  concettualmente  la

sezione della "filosofia della natura" di complessivi sistemi filosofici.

Senonché nel 1906 viene alla luce un'operetta sul "Metodo", in cui il matematico e fisico

greco Archimede di  Siracusa,  vissuto  in  età  ellenistica  nel  corso  del  III  secolo  a.C.,  delinea  i

processi che dal suo punto di vista condurrebbero all'elaborazione di leggi sull'andamento degli

eventi naturali, ovvero alla produzione di quella che per noi è oggi scienza.

Archimede siracusano scrisse opere di geometria e calcolo, ma pure di statica. Di queste

ultime ci sono pervenute "Sull'equilibrio dei piani" e "Sui corpi galleggianti". E ad Archimede,

com'è noto, si deve il famoso principio di idrostatica, secondo cui "qualsiasi solido più leggero di

un fluido, se collocato nel fluido, si immergerà in misura tale che il peso del solido sarà uguale al

peso del fluido spostato".

Il modello di attività scientifica propugnato da Archimede non prevede ancora la verifica



sperimentale di intuizioni, per i moderni cardine del metodo di scienza. Archimede dice infatti di

indagini  su  fatti  naturali,  come  ad  esempio  quelli  coinvolgenti  i  principi  della  "leva"  e  della

"massa",  poi  della  stesura  per  via  induttiva  di  leggi  matematiche  che  li  descrivano,  quindi  di

dimostrazioni  di  quelle  non  empiriche,  ma  altrettanto  rigorose  poiché  effettuate  mediante  la

narrazione dei fenomeni secondo gli schemi della geometria euclidea.

Tant'è  vero che sono in molti  a  reputare Archimede e non Galileo il  vero "padre della

scienza moderna", con diciotto secoli di anticipo.

L'epoca ellenistica di Archimede, è vero, è un periodo nuovo da tutti i punti di vista, anche

da  quello  filosofico.  I  filosofi  non  elaborano  più  sistemi  completi,  spesso  finalizzati  alla

determinazione  delle  giuste  formule  costituzionali.  La  vitalità  politica  della  città-stato  è  infatti

venuta  meno  con l'assorbimento  di  quest'ultima  nei  più  ampi  e  autocratici  regni  ellenistici.  Il

regresso nel privato dei cittadini dominati ormai da lontane corti, porta  pensatori che si limitano a

proporre etiche e tutt'al più meditano in aggiunta metafisiche che morali particolari giustifichino. E'

il caso dell'aTomismo, dello scetticismo e della riflessione stoica.

Altre  menti  si  riducono addirittura  alla  sola  analisi  matematica  e  fisica.  E  sono queste

ultime, personalità come Euclide e, appunto, Archimede, che cominciano a spostare ora il concetto

di  "filosofia  della  natura"  dall'indagine  filosofica  a  quella  coinvolgente  la  matematica  e  la

geometria, in termini più semplici dalla riflessione razionale sul fenomeno alla misurazione e alle

dimostrazioni matematiche su di esso.

In questo clima è possibile pure l'esposizione di un metodo di analisi sulla natura, che non

sia  più  concettuale;  l'edizione  di  un  volumetto  concernente  le  modalità  matematico-deduttive

dell'investigazione naturale, che neanche Galilei avrebbe in fin dei conti mai scritto. E' noto infatti

che i cardini del procedimento sperimentale moderno furono dallo scienziato pisano solo indicati in

ordine sparso in diverse sue opere.

La città greca dell'età classica era uno stato etico. Socrate, vuoi perché accusato di mancato

culto degli dei tradizionali, vuoi in quanto portavoce di un "aristocraticismo" del governante, non

gradito a mediocri democratici che risorgevano dalla catastrofe della sconfitta contro Sparta e dalla

fine  dell'oligarchia  dei  "Trenta",  vuoi  per  il  suo  richiamo filosofico  a  ridefinire  tutto,  oltre  le

nozioni veicolate dalla tradizione, venne allora condannato a morte.

Ma ciò  accadde  poichè  egli  diffondeva  attivamente  la  sua  visione  del  reale.  I  filosofi

successivi, autori di filosofie "totali", vissero da semplici intellettuali e non vennero perseguitati.

Gli  sparuti  tentativi  di  intrusione  della  filosofia  nella  vita  dello  stato  fallirono,  come

dimostra la tragicomica vicenda di Platone, che avrebbe invano e a più riprese proposto riforme

politiche a Dioniso I, tiranno di Siracusa, finendo in un caso, molto probabilmente, venduto pure

come schiavo sul mercato di Egina e solo dopo un certo tempo riscattato.



I tecnici dell'epoca poi, pur esperti di scienza nel senso moderno del termine, dal canto loro

si limitarono a servirsi delle nozioni scientifiche acquisite, in vista della realizzazione di concreti

progetti di pubblica o privata utilità. Ed essi non proposero mai una teoria della natura, alternativa a

quella di complessi speculativi, nei quali l'indagine naturale, a costo di penose falsità fattuali, si

integrava però con i preliminari di ampie costruzione metafisiche.

Lo  squarcio  che  l'Ellenismo  aveva  aperto  nel  quadro  chiuso  delle  connessioni  e  delle

distanze  fra  filosofia,  scienza  e  tecnica  del  mondo  classico,  si  sarebbe  comunque  presto

ricomposto. Anzi, con l'avvento del Cristianesimo la tradizione religiosa avrebbe indistintamente

imposto l'allineamento di tutte e tre i settori.

La diffusione della religione cristiana sarebbe stata da subito accompagnata dall'opera della

Patristica,  dalla costruzione cioè di un sistema di concetti,  di  una dottrina,  di  una filosofia del

nuovo  credo  a  partire  da  insegnamenti  e  parabole  evangelici,  precetti  e  imperativi

veterotestamentari, i quali una volta consolidatisi avrebbero segnato il bando dalla Chiesa di ogni

proposta speculativa diversa. Metafisica, ma anche, per quel che ci riguarda, fisica.

Già tra il IV e V secolo Agostino di Ippona, in diversi concili, avrebbe perseguitato le tesi

manicheiste,  donatiste e pelagiane,  ma senza comunque trascurar di  combattere ad esempio,  in

ambito  geofisico,  la  cosiddetta  "Teoria  degli  antipodi".  Essa  infatti  postulava  l'esistenza  di  un

emisfero opposto al nostro e al di là degli Oceani, quindi di ulteriori terre abitate da individui di

fatto irraggiungibili da un messaggio, che Cristo avrebbe voluto invece diffuso a chiunque.

D'altronde, basta l'analisi dell'attività degli apologisti in difesa del primo Cristianesimo da

paganesimo, religioni e filosofie varie, per esempio lo Gnosticismo, a provar la nascita, nel recente

universo posteriore a Gesù, di una fusione inestricabile di tradizioni selezionate e dottrina.

Ma i secoli dell'Alto Medioevo sono quelli di una religione cristiana, ormai dominante in

Europa e nel Mediterraneo, di impronta agostiniana e per conseguenza anche platonica.

Nell'indagine sul rapporto tra fede e ragione, rapporto che segna l'interesse fondamentale

dei pensatori cristiani medievali, Sant'Agostino conclude che è la fede a prevalere. Essa precede

l'operato della ragione ed è necessaria ad indirizzarla; e la ragione che esamina ciò che davvero

serve  a  capire  finisce  per  confermarla,  anche  nel  senso  etimologico  del  verbo,  vale  a  dire

"rafforzarla". E cosa comprende l'analisi razionale?

Che l'uomo è fatto a immagine e somiglianza di Dio,  in virtù di una struttura tripartita

dell'anima corrispondente all'essenza trinitaria  di  Questi;  che egli  vive inoltre  secondo principi

morali universali, i quali non vengono così dalla storia cui appartiene, ma gli sono propri a priori. 

Così  un  uomo  che  "è",  "conosce"  e  "ama",  come  Dio  è  "Padre"  nell'essenza,

"Pensiero/Logos", quindi intervento amorevole nel mondo e nella storia, ossia "Spirito Santo", un

uomo fatto appunto "a immagine e somiglianza" di Dio, può intendere le verità su Quest'ultimo già



studiando le dinamiche della propria anima.

E ancora: a un uomo che diviene consapevole che i suoi valori etici basici ritornano a tutte

le latitudini e longitudini, basta esplorare i suoi intenti di fondo per ricostruire la morale umana.

Quella che per il vescovo di Ippona Dio istillerebbe direttamente nell'anima individuale, secondo la

nota "Teoria dell'illuminazione".  

Se dunque per un verso la struttura tripartita dell'anima riflette la trinità divina e suggerisce

così le verità teologiche, per un altro la legge morale è dono universale di Dio, la filosofia  cristiana

di  Sant'Agostino  è  a  tutti  gli  effetti  una  forma di  Innatismo,  una  prosecuzione  del  Platonismo

classico. Anche se con l'aggregazione delle nozioni del Dio Padre e Bene trascendente, del suo

Logos che si incarna in vista di un sacrificio redentore del peccato e di un insegnamento su come

trar frutti da esso, nonché di un battesimo a catarsi dell'anima dal peccato delle origini macchiata e

da ripristinare nella facoltà di scelta del Bene.

Resta comunque il fatto che la fede da cui muove correttamente la ragione, e che si ritrova

infine più salda che prima di tale movimento, è fede nel messaggio evangelico e nella narrazione

veterotestamentaria. E ciò significa che qualsiasi nozione metafisica e fisica non trovasse in alcun

modo giustificazione nel dettato biblico, dovrebbe essere a priori rigettata.

Stando  così  le  cose,  nell'età  a  cavallo  tra  l'antichità  e  l'età  di  mezzo  i  risultati  cui

approdarono gli analisti della natura continuarono ininterrottamente e comodamente ad esistere a

titolo di sapere pratico, utile, ma non nobile e interessato a cogliere solo l'essenza, il fondamento

fisico del fatto, tenuto invece ancora a vagare sul terreno tecnico, a non emergere in tesi autonome

di contrasto alla filosofia dominante o ufficiale.

In tal modo, la nobiltà del termine "scienza" spettò anche allora ad una speculazione di tipo

metafisico, per lo più di tipo neoplatonico nei primi secoli del nuovo millennio, di matrice invece

aristotelica dall'anno mille in avanti.

Per la verità, anzi, il primo filosofo che introdusse il termine "scienza" ad indicare l'attività

capace di universalizzare a partire rigorosamente dall'esperienza, sarebbe stato Kant, sul finire del

Settecento.

Galilei,  Bacone,  persino  Newton,  parlavano  al  plurale  di  "scienze",  in  riferimento  ai

differenti  ambiti  dello  studio  sulla  natura,  al  singolare  di  "filosofia  della  natura".  E filosofo  e

matematico, nel "Dialogo sui massimi sistemi", si definiva ancora Galileo.

In  ogni  caso,  l'assenza  finale  nel  mondo  antico,  alessandrino  e  romano,  di  dottrine

filosofiche ufficiali,  spiega la libertà nei casi  di  ricerca fisica indipendente.  Ci fa comprendere

allora che, per esempio, i limiti della "Naturalis Historia" di Plinio il Vecchio, in cui l'analisi scade

spesso nella superstizione e nella fantasia, sono intrinseci al tipo di studio pliniano. Non vengono

da intrusioni metafisiche nelle conclusioni dello scienziato.



Esattamente l'opposto di quanto si ricava dalla lettura delle teorie scientifiche e scolastiche

esposte nella Commedia dantesca. Perché?

Perché nei secoli dell'Alto Medioevo, l'autorità di Sant'Agostino ha fatto della Bibbia fonte

di  spiegazione  fisica;  ma  l'Aristotelismo abbracciato  dalla  Scolastica,  la  speculazione  cristiana

bassomedievale, ai tempi del "fiorentino" ha già imposto a interpretazione dei fenomeni la filosofia

della natura del filosofo greco di Stagira.  

Nel suo sistema cosmologico il "sommo poeta" vede una terra sferica,  suddivisa in due

emisferi,  quello  delle  terre,  che  sta  in  basso  e  reca  al  centro  il  sito  di  Gerusalemme  e,  in

contrapposizione, quello delle acque.

In questo modo Dante aderiva all'idea fisica aristotelica di un elemento terrestre comunque

più pesante dell'acqua; risolveva al contempo a suo modo la già menzionata e secolare questione di

terre agli antipodi, la quale era nata in concomitanza con l'ipotesi della sfericità del pianeta.

Aristotele sosteneva che "la vera scienza deve essere contemplativa". Così quella che gli

antichi determinavano come "scienza", era dunque una meditazione razionale, su dati di base già

concettuali,  i  cui  risultati  erano in ogni caso metafisici,  il  cui  scopo dichiarato era la  scoperta

dell'essenza delle cose. 

Cioè il "fondamento" di queste, non il loro "andamento", quello che interessa invece alla

scienza sperimentale.

Se infatti torniamo all'esempio precedente sulla causa dell'individualità nelle sostanze, ci

rendiamo conto come nel sillogismo ricordato di fisico ci sia la sola realtà sensibile del "sinolo";

giacché  la  forma  e  la  materia  di  esso,  inesperibili,  erano  nozioni  razionali  relative  a  principi

metafisici:  la  prima derivando direttamente  dall'atto  con cui  da Dio la  materia  delle  origini  si

configurava nelle sostanze di partenza, poi causa delle successive; la seconda appartenendo alla

materia totale, all'universo preesistente, a Dio stesso coesistente.

Il rinvenimento logico del "principium individuationis" della sostanza naturale nella materia

era dunque una conclusione metafisica.

Su queste basi, la scienza dei filosofi e quella che noi oggi definiremmo con termine secco

"scienza", finirono per ignorarsi per secoli.

E'  fu  una  pace  imposta  e  voluta.  Ma  fragilissima.  Data  l'assoluta  incongruenza  delle

differenti  teorie filosofiche sulla natura; a cominciare dalle peripatetiche,  quelle che a un certo

punto, per secoli prevalsero.

Per esempio,  la  legge fondamentale  delle  leve,  secondo cui  due pesi  sono in equilibrio

quando  sono  inversamente  proporzionali  alle  loro  rispettive  distanze  dal  fulcro,  non  ha,

diversamente da quanto si pensa, la paternità di Archimede: essa era già nota ad Aristotele, il quale

la fondava razionalmente su certe peculiarità attribuite nella sua fisica al moto naturale.



Archimede avrebbe però dato al fenomeno spiegazione scientifica, individuandone la legge

che lo governa grazie a considerazioni puramente matematiche e derivate dal principio di fondo,

per cui condizione dell'equilibrio di una leva è la simmetria dei pesi rispetto al fulcro.

Già nell'XI  secolo  il  rapporto  oggetto della  speculazione dell'intera  filosofia  medievale,

quello tra fede e ragione, iniziò a manifestare dunque i primi segni di mutamento della forma ad

esso impressa dal pensiero agostiniano. Essi procedettero dal sopravvento di una speculazione di

matrice invece aristotelica.

L'Aristotelismo, si sa, è razionalismo etico. Intende cioè la morale quale frutto di deduzioni

operate su dati comportamentali da quella virtù teoretica specifica che è la "saggezza", postula così

una  morale  di  origine  naturale,  antropologica,  non  metafisica,  ed  ammette  pure  la  necessità

pedagogica  dell'insegnamento  dell'etica  da  parte  dell'esperto,  del  maestro  che  l'abbia  prima

determinata.

Infatti, mentre Platone si impegnava in politica, insistendo sul dovere di affidare lo stato a

pensatori e contemplativi, tesi da sé alla determinazione o attivazione delle matrici perfette di cose

e valori presenti nell'anima, Aristotele accettò l'invito ad educare il giovane Alessandro, da parte

del padre Filippo II il Macedone, che lo convocò allora a Pella.

Il signore del Basso Medioevo si assume così il compito di garantire i modelli filosofici ed

etici e il retto insegnamento di essi a un fedele, reintegrato ora col battesimo nella facoltà di usare

appieno la ragione, prima ancora che in quella di credere in Dio: alla cui esistenza egli arrivava

anzi, non un con atto di fede, bensì ancora come in Aristotele per dimostrazione razionale.

Ciò era possibile, come si è già detto, se si partiva dall'idea di una ragione quale mezzo di

ricostruzione di forme e concetti a partire da quelli "intelletti" al livello della conoscenza empirica

fino, appunto, al concetto sommo di Dio; ossia di determinazione di tutta la serie intermedia e

gerarchica delle nozioni a catena discorsivamente dedotte e costituenti l'ossatura logica di mondo e

natura.

Nel  "De Monarchia"  Dante  sostiene  che  l'Impero  sia  guida  alla  conquista  della  felicità

terrena secondo ragione, la Chiesa al raggiungimento della beatitudine eterna, mediante sacramenti.

La  nuova  cultura  bassomedievale  saldava  in  tal  modo  l'attività  di  stato  e  Chiesa:

quest'ultima impartendo il  battesimo liberava  la  ragione  dalla  ferita  invalidante  del  peccato;  il

principe si incaricava di permettere un'esistenza razionale, di filosofia e educazione, portatrice di

felicità  e  di  un'idea  di  Dio  dedotta;  la  Chiesa  ancora,  mediante  la  sequenza  sacramentale,

conservava in quella fede infusa dallo Spirito Santo e capace d'attecchire solo nell'uomo felice, di

ragione. 

Così la Chiesa stessa, che col battesimo liberava ragione e coi sacramenti conservava fede,

all'inizio e alla fine del processo di salvezza, meritava riverenza da parte del potere politico. 



In  questi  termini,  il  rapporto  intimo  tra  religione,  filosofia  e  filosofia  della  natura,

inaugurato nel Meditarreneo e nel Continente cristiani dall'opera dei Padri della Chiesa, a partire

dall'anno mille si sarebbe ulteriormente rinsaldato.

Nei  secoli  dell'Alto  Medioevo,  la  stessa  prevalenza  di  un'impostazione  agostiniana  e

platonica nella riflessione teologica e morale aveva escluso la nascita di apparati repressivi a tutela

della dottrina cristiana: se infatti le verità teologiche e morali sono reperibili nell'anima, esse non

decadranno mai e sarebbe solo sufficiente valutare la singola posizione di colui che le ignorasse o

volontariamente travisasse. 

Non  per  nulla  nel  corso  dei  secoli  in  questione,  aggiungendo  ad  essi  per  analogia  di

dinamiche anche l'ultimo periodo dell'Impero romano, le condanne di eretici scaturirono da una

sommatoria di ragioni religiose e politiche e da autorità temporali vennero sentenziate ed effettuate.

Da quegli  stessi  poteri  che  lungo una  tradizione  risalente  a  Costantino  convocavano concili  e

partecipavano all'elaborazione e alla difesa delle linee ortodosse della fede cristiana.

Se pensi infatti che Dio e morale alberghino nella tua anima e che ti basti solo descriverli,

anche se laico, puoi rivendicare il diritto di pronunciarti quanto l'ecclesiastico. 

Quando si passò all'idea di una dottrina di Dio e dell'etica prodotta razionalmente da esperti

e perlopiù da questi connessa ai cardini della Rivelazione e confermata, e poi ancora divulgata,

allora l'esigenza di proteggere da varianti un'elaborazione umana a posteriori si fece stringente.

E  in  concomitanza  con  l'insegnamento  di  tesi  validate  dal  crisma  della  razionalità,  si

sviluppò l'organizzazione tribunalizia, religiosa ma con valenze anche civili, dell'Inquisizione. In

Italia e in tutta l'Europa cristiana. 

Lo testimonia  la  nascita,  dalla  fine  del  XII  secolo,  dei  tribunali  inquisitori  diocesani  o

legantini  o  papali.  Ne sono prima  e  terribile  prova  la  ventennale  crociata  contro  gli  Albigesi,

palesemente indetta  e  organizzata  da Innocenzo III,  e  la  macabra  distruzione dell'intera  civiltà

provenzale tra il 1209 ed il 1229.

E stavolta, in concomitanza con la nuova idea di una Chiesa quale istituzione superiore,

condizione e  custode di  verità  di  ragione sempre avallate  dal  Testo Sacro,  la  giustizia  di  quei

tribunali fu in mano a ecclesiastici. Con l'autorità civile tenuta per accordo a fornire il "braccio

secolare" di quella giustizia, sotto pena di scomunica o interdizione.

Il sistema concettuale già descritto e relativo ai rapporti paralleli tra ragione e fede, potere

politico  e  spirituale,  concepiti  nei  secoli  successivi  all'anno  Mille,  quell'apparato  di  nozioni

derivante ora dal contatto con la filosofia peripatetica, trovarono la loro più compiuta espressione

nella speculazione di San Tommaso.

Intorno alla  metà del  Duecento,  Tommaso D'Aquino rivide in  modo compatibile con la

dottrina cristiana la speculazione aristotelica recepita dai commentatori arabi, dando origine ad una



metafisica,  ad  un'antropologia,  ad  una  morale  razionalistiche  e  al  contempo  cristiane;  ma

soprattutto consacrò la tesi già circolante in ambito scolastico, relativa a un Dio e alla sua azione

tali da manifestarsi al cuore tramite la Rivelazione, alla ragione mediante la natura.

In sintesi: in un ottica del genere la ragione, i cui percorsi erano a priori affidabili in quanto

essa opera divina, diveniva capace di ricostruire, a partire dalla natura e a prescindere dalla fede, un

concetto di Dio, del mondo, dell'etica pedissequamente confermati dal Testo Sacro.

Sono  notissime  le  cinque  vie  a  posteriori  indicate  da  San  Tommaso  a  dimostrazione

dell'esistenza  di  Dio,  cioè  le  "ex  motu/causa/contingentia/gradu/fine",  nonché  le  altre  due  vie,

"causalitatis" e "eminentiae", intraviste dal pensatore al fine di definire appunto la divinità. Nella

"Summa Theologiae" a un certo punto Tommaso cita San Paolo, il quale nell'"Epistola ai Romani"

(1, 20) sostiene che: "Infatti, dalla creazione del mondo in poi, le sue (cioè "di Dio") perfezioni

invisibili – la sua eterna potenza e divinità – vengono contemplate e comprese dalla creazione del

mondo attraverso le opere da lui compiute, perciò essi sono inescusabili."

In tal modo il tragitto si era arricchito e complicato.

Nel Razionalismo classico i criteri della ragione era adeguati alla conoscenza del reale. In

quello  scolastico  i  risultati  logici  trovavano  pure  conferma  nei  testi  sacri.  Era  così  che  San

Tommaso si illudeva di comporre gli eventuali dissidi fra verità di fede e verità di ragione e di dare

magari spiegazioni logiche persino ai dogmi fino alla sua epoca fissati dalla Chiesa.

In realtà, la mancata coincidenza dei due livelli finiva per creare ancora più misteri della

fede, di quanti la riflessione non fosse convinta di razionalizzare. Per esempio, non si riusciva ad

ammettere l'ira in un Dio, il cui concetto la ragione delineava a partire dai limiti del creato e delle

creature  come di  essere  invece  ricco  di  ogni  perfezione,  tra  cui  pure  quella  morale.  Si  pensi

appunto alla già citata definizione tomistica di Dio "via eminentiae".

Questo è il passaggio chiave in proposito nella "Summa Theologiae" (I, q.3, a.2, ad.2): 'In

Deo non est ira, sed dicitur iratus metaphorice, inquantum se habet per modum irati, inquantum

punit.'

L'Aquinate si era dunque curato dell'elaborazione di una metafisica e di un'antropologia di

matrice peripatetica, ma aggiornate al messaggio cristiano. 

L'adeguamento  di  Aristotele  alla  Bibbia  non  era  stato  poi  così  complicato.  Al  fine  di

difendere  creazionismo  e  trascendentalismo,  dottrine  già  sancite  dai  Padri  della  Chiesa  a

cominciare da Agostino, Tommaso proponeva un Dio che fosse perfetta coincidenza di "essenza"

ed "esistenza"  e  fonte  dell'esistenza  negli  enti,  i  quali  allora  sarebbero  stati  sì  destinati  ad  un

passaggio dalla potenza all'atto, estraneo invece a Dio, ma ad un'attualizzazione totale di materia e

forma e non della sola materia preesistente in una data forma, come nel caso della metafisica e

della teologia aristotelica.



A questo punto il gioco era fatto: enti già sinolo di materia e forma, la cui esistenza è solo

logica e nella mente di Dio, da Questi ricevono l'esistenza reale, da San Tommaso chiamata anche

"essere",  divenendo così  creature;  in  questo senso esse sono partecipi  di  Dio "come il  tizzone

brucia per il fuoco che ha ricevuto, non essendo il fuoco stesso"; sempre tra di esse l'uomo soltanto

ha una ragione, limitata, che tuttavia può discernere leggi di natura, partecipando così della legge

divina; la scelta di comportamenti in linea con quelle leggi, cioè virtuosi, lo rende felice; la fede

che allora gli spetta, infusa dallo Spirito Santo, in quanto individuo umano che ha usato ragione e

attinto  il  benessere  della  virtù,  completa  la  sua  visione  delle  cose,  suggerendogli  un'ultima

dimensione in cui la felicità terrena si sublimerà in beatitudine eterna.

Ma se la ragione può discorsivamente e a partire da forme basiche intellettivamente astratte

da sostanze individuali sia risalire a Dio sia determinare le linee morali dell'agire umano; e se tutti i

risultati di livello in livello da essa raggiunti troverebbero corrispondenza nel Testo Sacro: allora

non può esistere dottrina della natura oltre quella di ragione.

Da esperti teologi prodotta passo per passo nel confronto con la Scrittura; e da essi stessi

insegnata e, come abbiamo visto, ufficialmente imposta.

San Tommaso era un frate domenicano. Ma la sua dottrina metafisica,  antropologica ed

etica,  sarebbe divenuta nella sostanza il  sapere ecclesiastico ufficiale,  in età moderna diffuso e

imposto dai Gesuiti nelle proprie scuole e alle corti d'Europa da essi frequentate, nel tentativo di

preservare la civiltà cattolica da protestantesimi ed eresie varie. Perché?

Perché alla seconda metà del '500, il Concilio di Trento, nella sua opera di sistemazione

definitiva della  dottrina cattolica,  si  rifece ad Agostino quanto alla  possibilità  del  battesimo di

liberare l'anima dal peccato originale ereditato, ma rispetto all'opera da compiere da parte di una

ragione dal battesimo stesso reintegrata nella sua primordiale facoltà d'analisi e scelta, fece propria

la  ricostruzione  razionale  di  Dio  e  della  morale  a  partire  da  dati  di  natura,  proposta  da  San

Tommaso.

E finì così per accogliere la tesi scolastica e tomistica, dell'assenza di "schizofrenia" nel

progetto divino, il quale non poteva stridere nel rapporto tra i suoi due canali rivelatori, ovvero

mondo e Testo Sacro,  né tra gli  strumenti  di  analisi  di  questi  ultimi,  rispettivamente ragione e

cuore, quest'ultimo nel senso meglio di "intelletto".

Si  pensi  allora  a  tal  proposito  all'opera  ed  all'attività  di  un  gesuita  come  lo  spagnolo

Franzisco  Suarez.  Costui,  per  via  delle  tesi  con  vigore  sostenute  nelle  sue  "Disputationes

Metaphysicae",  fu  il  principale  rappresentante  del  ritorno  al  Tomismo  da  parte  della  filosofia

ufficiale della Chiesa.

Ad  Aristotele  si  sarebbero  comunque  fermati  i  padri  conciliari  di  Trento,  per  ciò  che

concerne invece la filosofia della natura e la complessiva visione dell'universo. Essi avrebbero cioè



avallato, contemperandole facilmente con la dottrina e la riflessione cattoliche ufficiali, le teorie

geologiche ed astronomiche della scienza razionale e contemplativa antica.

Trovava  infatti  decisive  conferme  nel  dettato  biblico  della  Genesi  l'idea  aristotelico-

tolemaica di un mondo unico, chiuso, finito, fatto di sfere concentriche, geocentrico e costituito di

due parti di qualità diversa: i cieli di etere, di una sostanza dal moto circolare e uniforme, e il

mondo "sublunare" di fuoco, acqua, aria e terra, elementi dal movimento rettilineo centrifugo o

centripeto, sistemati nello spazio secondo il loro peso.

Ed  altrettante  quella  visione  ne  otteneva,  in  quanto  completata  dalla  tesi,  tipicamente

aristotelica,  dell'assenza  del  vuoto  dentro  e  fuori  l'universo.  Tesi  che  giustificava  un'elegante

distinzione tra Dio e mondo in termini di dimensioni, cioè come distanza tra essere ed esistere.

In questo clima,  qualsiasi  parere metafisico,  fisico,  psicologico,  etico,  civile,  divergente

dalle costruzioni logiche peripatetiche e scolastiche, nelle signorie, nei principati, negli stati in cui

il  Cattolicesimo era l'unico culto possibile,  la sola dottrina metafisica e naturale professabile e

rispetto alla quale il potere politico aveva precisi doveri nei confronti del fedele, si profilò come

reato.

Il  potenziamento della  struttura del  Tribunale dell'Inquisizione tra  il  '500 e il  '600,  non

avvenne tanto contro i  protestanti,  quanto piuttosto con l'intento di colpire  filosofi  e scienziati

eretici, a prescindere dalla loro fede, talvolta addirittura atei.

Nel  1542  Papa  Paolo  III,  al  secolo  Alessandro  Farnese,  aveva  istituito  il  Sant'Uffizio

dell'Inquisizione Romana, un tribunale centrale, in cui sarebbero dovuti convergere i processi più

seri e delicati dei tribunali delle singole diocesi.

Ciò consentì al pontefice di debellare rapidamente i focolai di Protestantesimo accesisi in

Italia  e  con  la  sola  eccezione  di  quelli  delle  "Valli  Valdesi"  in  Piemonte,  causa  la  posizione

geografica e il conseguente facile sostegno internazionale. Va da sé però che i vescovi e i sacerdoti

perduti,  il  che  significa  anche  il  territorio  europeo  ormai  protestante,  erano  fuori  dall'autorità

inquisitoriale.

Per  questo,  alla  fine,  la  macchina  dell'Inquisizione  Romana,  finì  per  accanirsi  contro  i

naturalisti e i primi veri filosofi della scienza, che abitavano le diocesi cattoliche.

Finquando  Giordano  Bruno  si  tenne  lontano  dall'Italia,  per  esempio  a  Parigi,  visse

relativamente  tranquillo.  A Venezia,  il  Mocenigo,  lo  stesso  patrizio  da  cui  aveva  ricevuto  la

richiesta di insegnamento della mnemotecnica e della magia naturale, lo denunciò all'inquisizione

diocesana locale. Che a sua volta lo trasmise al tribunale romano.

E a Roma il filosofo venne arso vivo nel febbraio del 1600.

Il  filosofo  monista,  sostanzialista  e  panteista  Spinoza,  già  scomunicato,  espulso  e

ufficialmente  "maledetto"  dalla  comunità  israelitica  d'origine,  nella  pur  tollerante  Olanda,



perseguitato dalla Chiesa protestante e dalla cattolica, riuscì a pubblicare in vita, col suo nome, una

sola opera: i "Principi di filosofia cartesiana. Pensieri metafisici". Era il 1663.

Quanto al caso di Galilei, bisogna sottolineare che esattamente trent'anni prima di questa

data, lo scienziato pisano era stato processato e costretto all'abiura della sua astronomia, non solo in

quanto sostenitore di una teoria naturale eterodossa, ma anche per aver di fatto "spaccato" la storia

in due ere. Una volta dimostrato che è impossibile identificare nella stessa realtà l'oggetto della

metafisica e quello della fisica.

E che dunque, per esempio, su una pietra il metafisico discute il "perché", il fisico effettua

misurazioni alla ricerca d'un "come".

Tali  tesi,  commentate  nelle  cosiddette  "Lettere  copernicane",  costituivano  l'"inizio  della

fine" dell'era della venerazione del filosofo, del pensatore dell'essenza sovrastante uno scienziato

ridotto a tecnico,  ne aprivano un'altra,  la nostra,  la quale nel corso dei suoi secoli  ha fatto del

secondo sorgente di sapere verace, del primo una persona forse affascinante, ma infine priva di

conclusioni utili all'esistenza.

Il contrasto tra Cattolicesimo ed eresia fu quindi estremamente proficuo. Poiché provocò la

rivolta, la presa di coscienza e la rivalutazione all'esterno di una scienza sperimentale, per la prima

volta  consapevole  dell'impossibilità  d'emergere,  poiché  imbrigliata  nell'obbligo  del  rispetto  di

stranezze concettuali, nella fattispecie di genere teologico e di marca scolastica.

Gli  inglesi  avevano  già  mostrato  allora  il  loro  pionerismo  anche  in  questo  frangente,

sebbene dal loro punto di vista, ovverosia con l'Empirismo di Occam.

Questi,  a seguito della derubricazione di ogni concetto dal rango ontologico a quello di

semplice strumento logico, ritornò all'indebolita nozione della possibilità di adesione a Dio per sola

fede.

Il  Naturalismo  rinascimentale  riprese  proprio  l'idea  occamiana  della  sola  realtà  del

particolare.  E  considerò  la  conoscenza  di  quest'ultimo  alla  stregua  di  una  consapevolezza

dell'anima dell'alterazione dalla cosa prodotta su di sé per il tramite dei sensi.

Un'idea cognitiva del genere, secondo la quale si conosce solo l'individuale ed esso non è

che una traccia di origine sensibile nella mente, era all'avanguardia. Ed è estremamente moderna.

Nel mondo antico la sostenne solo Epicuro nella sua "Canonica", la sua teoria della conoscenza.

Ma questo filosofo apparteneva ad un'epoca, la alessandrina, in cui la convinzione di una

realtà predicabile solo ed esclusivamente di ciò che fosse razionale, ormai scemava. Democrito, per

esempio,  il  fondatore  dell'Atomismo,  nel  V secolo a.C.,  ossia  nell'età  classica  della  grecità,  si

affrettò a sostenere che i frutti di sensazione e intelletto erano infine apparenza, che reale restava

ancora il prodotto concettuale di una ragione su dati empirici operante.

Tuttavia,  quanto  all'apparato  di  concetti-valori,  capaci  di  indicare  ciascuno   modelli



comportamentali  nelle  vicende  singole,  il  Naturalismo  in  questione  sfociava  in  un  novello

Platonismo.

Non si può diversamente pensarla di fronte all'idea campanelliana o bruniana di una sorta di

religione di natura, ovvero di ragione, data l'essenziale natura razionale ascritta da tali pensatori

all'anima umana.

Qualsiasi uomo, a qualunque latitudine e longitudine, possiederebbe, secondo la maggior

parte dei filosofi  rinascimentali,  e non solo italiani,  come dimostra il  caso dell'inglese Thomas

More, una medesima idea di Dio, nonché un insieme di concetti identici intorno ad essa ruotanti. 

Posta  in  questi  termini  la  cosa,  le  religioni  positive  non  sarebbero  che  manifestazioni

tradizionali,  folkloristiche,  nei casi  peggiori  addizioni rispetto ad un ricorrente zoccolo duro di

convinzioni  teologiche;  e  di  conseguenza,  i  valori  cui  l'individuo  informa  riflessione  e

comportamento, apparirebbero già determinati o perlomeno limitati dai tratti di nozioni supreme e

innate riguardo Dio. 

Questo nuovo modo di vedere le cose, battezzato successivamente con la definizione di

"teismo", rappresentò il fondamento della condanna delle guerre di religione; ed aprì la strada al

Giusnaturalismo.

Infatti  la richiesta di un diritto universale fondato su certe presunte istanze della natura

umana,  faceva  il  paio  col  dato  della  religione  naturale,  postulando  anch'essa  la  razionalità

dell'anima umana e un bagaglio di pensieri e affetti sempre identico a se stesso, di uomo in uomo, e

dominato dal tratto della reciproca articolazione logica.

Alla  luce  di  queste  considerazioni,  ritenere  il  pensiero  dell'età  moderna  alla  stregua  di

un'evoluzione ininterrotta,  la quale si apre con la fine dell'Aristotelismo di stampo scolastico e

culmina nella nascita della mentalità illuministica e liberale, è impossibile.

Quest'ultima, infatti, nella sostanza si contraddistingue più per il fatto di non recare ormai

traccia alcuna di Platonismo, che per il suo rifiuto di un Razionalismo di recente marca Scolastica,

nel  quale,  alla  maniera  della  visione  aristotelica,  il  soggetto  universalizzi  solo  a  partire

dall'osservazione e dalla concettualizzazione della natura.

Non  dimentichiamo  che  la  facoltà  regina  per  gli  illuministi  è  lo  stesso  strumento  di

elaborazione logica di Aristotele, cioè la ragione; e il sommo valore aristotelico, la felicità, una

sorta di pieno benessere psico-fisico, è il fine in vista del quale la ragione stessa, anche nell'ottica

illuministica, lavora. Non chiamavano tanti illuministi la ragione "strumento di felicità"?

Come  sappiamo  in  Platone,  l'attività  razionale  o  "dialettica"  è  solo  paragonabile  al

movimento del ragno, quando esso ripercorre sapientemente le connessioni tra i fili di una tela già

impostata.  La  ragione  platonica,  cioè,  non  produce  concetti  e  valori  già  impiantati  a  priori

nell'anima, semplicemente li porta alla luce con definizioni da metodo diairetico e ne coglie le



analogie logiche.

E'  anche  vero  però  che  neanche  la  scienza  deduttiva  aristotelica  parte  da  premesse

empiriche,  dal  momento  che  essa  agisce  su proposizioni  esprimenti  induzioni  o  intuizioni  che

correlano forme al livello più basso astratte con l'intelletto da sostanze di natura. 

Così  la  vittoria  della  scienza  sperimentale  su  quella  Scolastica  segnerà  la  strada  della

filosofia moderna anche oltre la fase del Platonismo cinquecentesco e rinascimentale; influirà cioè

sulle culture passate da decidere pure il prevalere dell'Empirismo sui residui di Innatismo insiti in

concezioni quali quelle di Teismo e di Giusnaturalismo.

E suggerirà ai filosofi del primo Settecento quell'impostazione in combinazione empiristica

e razionalistica,  che costituisce l'essenza dell'Illuminismo e della  sua più compiuta espressione

filosofica che è il Criticismo kantiano.

Non per nulla, dal punto di vista illuminista l'idea di Dio e il diritto costituiranno il frutto di

una progressiva indagine razionale, su fenomeni antropologici e storici,  non si fonderanno cioè

sulla delimitazione e lo studio di presunte istanze eterne del pensiero e del sentimento.

Analogamente  al  metodo  investigativo  di  un  qualsiasi  scienziato  seicentesco,  l'analisi

illuministica nei vari settori della vita umana prenderà allora le mosse dall'osservazione concreta

degli eventi naturali e civili, avanzerà in merito ad essi delle ipotesi o ne dedurrà delle conclusioni,

rispetto alle quali cercherà ancora il maggior numero di conferme empiriche possibili nello stesso

mondo fisico ed umano di partenza.

E' ovvio allora che gli  illuministi  lasceranno lo studio delle leggi di  natura alla scienza

newtoniana.  E  parecchi  fra  essi  si  limiteranno  quindi  ad  assumersi  solo  la  responsabilità

dell'inferenza metafisica dell'esistenza di un Dio, razionalmente dedotto quale necessario artefice di

quel meccanismo perfetto, quella sorta di orologio fisico che è appunto la natura. Tuttavia, il tratto

a tutti gli effetti sperimentale fondante la riflessione illuministica condurrà comunque il filosofo

della corrente in questione fuori dalla nozione di Provvidenza divina.

Voltaire e altri "philosophes", tireranno infatti in ballo il terribile terremoto di Lisbona del

1755,  scioccante  evento  contemporaneo,  nel  quale  sarebbero  morti  di  fatto  e  indistintamente

uomini e donne, vecchi e bambini, onesti e delinquenti, buoni e cattivi.

Il  Dio  del  cosiddetto  "deismo"  illuminista,  rimane  allora  fuori  dalla  storia.  Ma la  sua

assenza non è mancanza.

Egli  avrebbe  dunque  creato  un  mondo  naturale  perfetto,  collocandovi  l'uomo,  al  quale

avrebbe donato subito una natura sociale. E la concezione di quest'ultimo sarebbe stata del tutto

gratuita ed incondizionata, nel senso che ogni vicenda individuale, appena dopo la sua nascita, non

riguarderebbe più il creatore stesso.

Ma presso gli illuministi, la sconfinata bontà divina è pure un dato incontrovertibile. Ed



essa si manifesterebbe in continuazione nel dono a ciascun soggetto di uno strumento adeguato ad

arginare il dolore, anzi a convertirlo in una vita felice: la ragione.

L'anima  razionale  degli  illuministi  coinciderebbe  innanzitutto  con  le  doti  induttive  e

deduttive, indispensabili alla comprensione logica dei "come" della natura umana e non, persino

all'avanzamento di plausibili  tesi  riguardo il  perché di essa,  fra le quali  pure la già denunciata

congettura di Dio. Fin qui, per esprimersi aristotelicamente, la "ragione contemplativa".

Ma la razionalità umana, a detta dei "philosophes", conoscerebbe pure un momento attivo;

essa si potrebbe infatti anche manifestare alla stregua di una tendenza verso valori collettivamente

vitali e costruttivi, non mortiferi.

Questo secondo aspetto dell'anima si identificherebbe cioè con una spinta spirituale verso

scelte indirizzate sì al prosieguo dell'esistenza individuale, tuttavia tali da produrre sempre e al

contempo un analogo arricchimento  materiale  e  spirituale  del  prossimo,  un  miglioramento  del

mondo circostante.

Probabilmente  le  logiche  economiche  utilitaristiche  e  concorrenziali  del  capitalismo

industriale dei secoli successivi a quello dei lumi, hanno adombrato la nozione appena vista di una

ragione  di  per  sé  vitale  ed  altruista.  Nel  senso  che  il  liberismo  economico  del  mondo

contemporaneo si sarebbe appropriato di un solo aspetto attribuito dagli illuministi alla ragione

attiva: vale a dire del lato relativo alla tendenza all'iniziativa con fini di sopravvivenza e interesse

personali.  Per  poi  affermare  in  sola  seconda  battuta  il  vantaggio  indiretto  e  comunitario

dell'intraprendenza soggettiva.

In realtà, il Razionalismo illuminista avrebbe dato la stura ad un concetto di "liberalismo"

molto più nobile  di  quello  adottato dalla  politica nelle  epoche seguenti.  Un concetto di  sicuro

legato all'etimologia dell'aggettivo "liberale", il quale è di origine latina e significa nella sostanza

"generoso".

Infatti, nell'ottica illuministica, il dovere di lasciare campo libero all'espressione di qualsiasi

uomo è in verità il corollario di un assioma, relativo a una ragione soggettiva in grado di intendere

l'intera realtà e di agire all'occorrenza in essa, valorizzandola nel complesso.

Prendiamo Voltaire. Esiste per questo filosofo ed attivista dell'Illuminismo una differenza

netta  tra  Dio e l'uomo.  Dio sarebbe razionalità  completa,  dunque assoluta  libertà.  L'uomo una

commistione  di  natura  razionale  e  passionale.  Perciò  la  libertà  di  quest'ultimo  non  sarà  mai,

sostiene il filosofo, incondizionata.

Ciononostante, in virtù del dono in esclusiva della ragione da parte di Dio, l'uomo in quanto

tale  sarebbe  contraddistinto  dalla  sola  tendenza  alla  razionalità,  cioè  ad  un  comportamento  di

portata sociale opposto ad atteggiamenti individualisti, ad una condivisione di vantaggi estranea

all'egoismo, ad un rispetto dell'operato altrui contrario alla prepotenza, in breve: alla vita a scapito



della morte.

In effetti, dal punto di vista di Voltaire Bene e Male sono solo i risultati di condotte di vita

rispettivamente liberali e distruttive, razionali e irrazionali. E da questo punto di vista potremmo

aggiungere che parlare di "utilitarismo" a proposito dei fini ultimi intesi dalla morale di Voltaire

non sembra scorretto.

Data infatti la natura sociale, collaborativa, distributiva segnata per l'uomo dai limiti imposti

alla libertà da parte di  istinto e corpo, la vita del prossimo mio è anche vita mia propria.  Col

contributo che da quella può infatti venire a questa e che quella può reciprocamente a sua volta

ricevere da questa.

Esisterebbe allora un ruolo di Dio al riguardo di tali dinamiche sociali? Forse più che negli

altri illuministi il Dio di Voltaire ha creato il mondo, quindi l'uomo, ha dato a quest'ultimo la facoltà

della "liberazione" dal male passionale, appunto la ragione, ed ha concluso il suo compito.

E tuttavia, nell'"Ingenuo" Voltaire lascia dedurre al lettore il controverso tema, tipico della

tradizione morale illuminista, della fonte sociale e non individuale del Male. Cosicché in tale opera

egli finisce paradossalmente per dipingere un uomo in balia di un Male, verso cui egli, da sé, non

tenderebbe.

Ciò che si evince infatti dall'"Ingenuo" è che chiunque, se non limitato, se non ingannato

dalle ipocrisie, dalle distorsioni tradizionalistiche del reale, da quelli che gli illuministi francesi

chiamavano "prejugés", preiudizi, sarebbe spontaneamente portato a fornire alla propria comunità

un suo contributo  disinteressato  di  cultura,  ad  uno o  più  livelli,  economico,  politico,  artistico,

speculativo  e  via  dicendo.  Un'idea,  questa,  dell'uomo,  tra  le  più  suggestive,  se  non  la  più

suggestiva.

Nell'opera in questione il protagonista, una sorta  di "ignorante innocente", è in possesso di

una visione asettica delle cose, tale da permettergli di afferrare meglio che a qualunque "colto",

quella che per Voltaire si configura come una sorta di violenza della civiltà sul singolo: un sistema

di rapporti sociali ed umani, ormai solido e portatore di ogni genere di iniquità, dalla protezione

della prostituzione e dell'amore calcolato contro l'amore libero fino alla generale smania del misero

compromesso a scapito della bellezza dell'integrità.

Eppure, se anche una condizione comunitaria del genere sia secondo Voltaire alla sua epoca

del tutto evidente, di  essa, nell'opera in questione,  il  filosofo non è in grado di indicare diretti

responsabili  o  promotori,  ragion  per  cui  essa  sembra  costituire  l'esito  di  una  specie  di

inconsapevole e subdola e progressiva corruzione degli animi di tutti o della maggior parte della

gente.

In  termini  analoghi  e  solo  a  prima  vista  divergenti,  Jean-Jacques  Rousseau  avrebbe

riproposto  il  motivo  della  naturale  bontà  dell'uomo  e  dell'assenza  connessa  di  individuabili



responsabilità personali nei vari casi di decadimento morale.

Nel pensiero di Rousseau la naturale liberalità umana sarebbe istintiva, non razionale. Anzi,

la ragione costituirebbe il pericolo più grande per degli impulsi naturalmente costruttivi.

E ciò a causa della sua spinta intrinseca, maligna, ad approfittarsi nella persona di qualcuno

delle  spontanee  capacità  altrui  di  condivisione  dei  beni,  di  compromesso e  accordo,  di  fattiva

partecipazione  sociale,  per  produrre  ad  un  certo  momento  della  storia  il  diritto  alla  proprietà,

tutelato da leggi e tribunali e così, a catena, tirannie a difesa della legge tutta e delle sue corti.

Cosa che dovunque, prima o poi e come la storia stessa dimostrerebbe, di fatto accadrebbe.

In realtà è agevole la percezione di una coincidenza tra l'istinto al Bene rousseauiano e la

tendenza umana alla lucida razionalità, propugnata da Voltaire con l'"Ingenuo"; quindi tra i fattori

impedienti sia il primo che quest'ultima, ossia la tradizione bersaglio dell'ironia di Voltaire e i tratti

positivi di leggi, processi e istituzioni tiranniche, posti sotto accusa da Rousseau.

Ma la persuasione in un intrinseco intento morale e benigno dell'uomo, troverebbe in fondo

espressione filosofica persino nel Razionalismo etico kantiano.

Il fondamento dell'etica, secondo Kant, risiederebbe nel fatto che l'uomo si viene a trovare

in posizione intermedia fra Dio e l'animale.

Con quest'ultimo l'uomo spartirebbe la sensibilità e l'istintualità, ma se ne distaccherebbe in

virtù della sua possibilità di tendere verso la santità, condizione che comunque non riuscirebbe in

nessun caso ad attingere pienamente nell'esistenza terrena. Proprio a causa del limite rappresentato

dalla sfera affettiva.

La santità, condizione costante in Dio, si identificherebbe con la razionalità assoluta, e in

sostanza  nell'uomo  sarebbe  una  solo  ipotetica  vittoria  totale  sull'egoismo  dell'istinto,  ovvero

un'auspicabile fase di generosità e liberalità perfette.  Pur con la parzialità dei suoi risultati  nel

mondo, secondo il filosofo prussiano la morale si presenterebbe comunque fonte di valori positivi,

realizzandosi in ogni caso nel superamento di impulsi personalistici. E anche nel Kantismo l'idea di

un etica consapevolmente indirizzata in senso egoistico e malvagio non è contemplata. 

La morale kantiana si configura cioè alla stregua di una scelta razionale, incondizionata,

disinteressata e la volontà che la attiva costituirebbe l'unica istanza benigna dell'uomo; sarebbe cioè

quella "volontà buona", la cui purezza verrebbe accresciuta dalla fatale violenza limitativa dalla

norma esercitata su una sensibilità, solo desiderosa dei suoi oggetti.

Non per nulla la norma etica assume in Kant l'aspetto del "dovere" e prende il nome di

"imperativo", quindi quello dell'incondizionatezza e della formalità, per cui quest'ultimo è detto poi

"categorico".

Il Male nella visione kantiana non è così scelta morale, bensì effetto della prevalenza del

lato umano affettivo, la quale si manifesta con propositi calcolati, legati all'esperienza e conducenti



ai  cosiddetti  "imperativi  ipotetici":  norme non etiche  e  nella  forma linguistica  base  di  "Se ...,

allora ....". 

La  morale  kantiana  è  quindi  sempre  benefica,  franca,  persino  dolorosa.  E  l'uomo

immaginato da questo filosofo, che oltre a non essere divino, non è neppure bestia, è allora un

essere razionale e potenzialmente etico, un tipo di creatura non molto diversa dai personaggi puri

dei contes philosophiques di Voltaire e dai "selvaggi buoni" degli scritti di Rousseau.

Con il Male di cui, anche in quest'ordine di idee, non viene chiarito perché debba in tanti

casi oscurare la volontà buona.

Ora, è paradossale, ma nel Cattolicesimo si riscontra un'impostazione etica simile.

Ciò accade in quanto, sin dal Concilio di Trento, la psicologia, intesa in senso etimologico

di dottrina della "psyché" cioè dell'anima, l'antropologia e l'etica adottate dalla Chiesa furono di

matrice tomista, e per San Tommaso l'anima è razionale e alla razionalità tende e non al Male.

Secondo  i  cattolici,  dunque,  l'anima  produrrebbe  solo  virtù  di  ragione,  cardinali,  ossia

prudenza,  giustizia,  fortezza,  temperanza,  se  solo  non fosse  indebolita  dalla  ferita  del  peccato

originale,  deviata  dalla  tentazione,  disinformata  nell'ignoranza.  Da  qui  il  ruolo  essenziale  del

sacerdote cattolico, il quale la guarisca con la grazia del battesimo e la istruisca col suo magistero.

Una situazione diversa è quella prospettata invece dalla teologia protestante, per cui i fattori

di  volontà  e  consapevolezza  nella  scelta  sbagliata  degli  uomini  della  fase  paradisiaca  sono

determinanti. E centrale è l'idea di un Dio che nella massa indistinta dei dannati della dimensione

terrena salvi chi da un punto di vista proprio e imperscrutabile meriti la fede e i successi che ne

derivino.

La  fase  contemplativa  della  ragione  illuminista  culmina  però  nell'elaborazione  di

spiegazioni  fisiche  ed antropologiche  diverse  da quelle  estraibili  dalla  lettura  diretta  del  Testo

Sacro, propugnata dall'Evangelismo.

Innanzitutto, come insegna la scienza newtoniana, la natura tutta e così anche quella umana

sono  soggette  a  leggi  che  le  rendono  meccanismi  perfetti.  Questo  si  evince  pure  nel  caso  di

un'analisi scientifica dei principi della vita affettiva e spirituale dell'uomo, cioè dei dati oggetto

d'indagine di quella disciplina nel Settecento allo stato ancora embrionale, e che sarebbe stata nella

seconda metà del secolo successivo la moderna "psicologia".

Ma se il mondo fisico manifesta segni di razionalità, lo stesso non può dirsi della storia, la

quale nell'ottica illuminista sfugge a disegni provvidenziali o in generale logici e lascia spazio,

senza avviso alcuno, a involuzioni civili o più in concreto a disgrazie e catastrofi naturali di ogni

genere, tali da non risparmiare alcuna categoria di genti sulla base di selezioni etiche.

Dio è così, nel "deismo" illuminista, l'artefice a buon diritto ipotizzabile della magnificenza

naturale. Ma la storia va da sé, poiché la divinità ha concluso la sua geniale e impeccabile opera



d'arte solo fornendo l'uomo di ragione: ovvero dello strumento di riflessione e d'azione, in grado di

metterlo in guardia e condurlo alla vittoria sull'egoismo passionale, in vista della felicità comune,

tanto nei momenti propizi quanto in quelli tragici.

Angeli  salvifici  su  demoni  distruttivi  sono  quindi  per  il  "philosophe"  la  fuorviante

tradizione cristiana,  cattolica,  ortodossa,   protestante,  oppure ebraica o ancora islamica,  che in

Europa e sulle sponde del Mediterraneo ha distorto i principi puri di una religione razionale. La

fede nella Provvidenza gli appare come una di quelle bugie, destinate a creare solo illusioni sul

dolore.

Così il Male, dal suo punto di vista, deriva sempre e comunque dal cieco interesse affettivo,

in qualsiasi frangente dell'esistenza di un uomo.

Scomparsi allora i tradizionali agenti cristiani del Male, spiriti tentatori e tentati in carne e

ossa, venuta meno l'origine metafisica dell'errore, nel nuovo contesto in cui l'uomo non valuta e

non sceglie più tra desiderio e generosità, ma quando libero tende dritto verso il prossimo suo, la

motivazione  del  potenziale  distruttivo  che  alligna  nell'animo  umano,  e  si  propone  pure  nella

maggior parte dei casi, non c'è più.

Neppure  è  contemplato  il  conflitto  devastante,  tradizionale,  teatrale,  tra  ragione  e

passionalità.

L'animo del singolo è inteso tale e quale a quello di un bimbo, che si dispone a priori a

giocar con chiunque, senza dover scegliere se farlo o meno; privo del bisogno di vincere ritrosie,

diffidenze, gelosia.

L'aporia illuminista sta dunque tutta in questo. Nell'impossibilità di spiegare l'irrazionalismo

con  le  sollecitazioni  di  una  tradizione  contesta  di  pregiudizi  e  tuttavia  sempre  incombente  e

deviante, ma di cui non è chiara la fonte: della quale non sarebbe cioè responsabile Dio, estraneo

alla storia, né il moralmente buono individuo singolo: nobile, generale, ecclesiastico, funzionario,

giudice, cortigiana, abate, balivo, gesuita, artigiano, frate, monaca, contadino e chi più ne ha più ne

metta, che esso sia.

D'altronde l'abominevole "tradizione" illuminista ha connotati pressoché identici agli effetti

di  quella  realtà,  il  cui  concetto,  appena  qualche  decennio  dopo,  avrebbe  proposto  e  difeso  la

speculazione hegeliana.

La filosofia hegeliana avrebbe infatti  offerto il  proprio fondamento a qualsiasi  forma di

tradizionalismo e nazionalismo.

L'idea di un "essere" di per sé razionale, sprezzante del miglioramento, del "dover essere"

qualcosa di meglio, di una sorta di Dio di civiltà in civiltà sempre più manifesto e oltre la storia

impensabile, così perfetto da non aver modelli al di fuori di sé e da disvelarsi solo a se stesso

progressivamente e sotto forma di "spirito" nel pensiero dello schiavo, del suddito, del cittadino di



un'epoca, costituisce la spiegazione e la giustificazione di qualunque concreta cultura positiva.

La tradizione detestata dal "philosophe" si configura allora alla stregua di una fantomatica

rete di concetti e principi etici e civili particolari, di cui nessuno è in fin dei conti autore, ma che

affiora ad ogni angolo del mondo vissuto, in tutti gli attimi dell'esistenza, a regalare comunque

errori e dolori, col suo carico di ipocrisia.

La menzogna della tradizione verrebbe dallo stesso contrasto tra la sua pretesa di validità

universale  e  il  suo  esaurirsi  oltre  i  confini  nazionali.  La  sua  presa  immediata  sulla  passione

seguirebbe poi la subitanea intuizione di un comodo uso di essa a giustificazione di obiettivi infine

personali, ciechi ai bisogni del mondo. E l'egoismo da essa consentito promanerebbe dunque dal

privilegio dai suoi valori accordato ai suoi ipocriti cultori e a scapito delle esigenze degli uomini

veramente liberi e creativi.

Ma l'uomo illuminista non è quello pensato da Hegel: che se si illude di cambiare il corso

del mondo, di  quel corso è in realtà pedina.  Egli  è liberamente e razionalmente creativo di un

destino, in cui quell'irrazionale corso storico valori sommi emendino per sempre. E questo insieme

inesauribile di menzogne che è l'odiosa consuetudine, stando a lui, da qualcuno avrà allora e da

qualche parte avuto origine, da altri in qualche momento avallo: pur concependo egli a priori sia il

primo che i secondi incapaci in partenza di cattiveria.

E tuttavia l'imperfetto paradigma etico illuminista ha espresso uno specifico ideale politico,

notissimo e  ambitissimo.  Quello  di  uno stato  laico,  il  quale  consenta  l'adesione  ad  un'idea,  la

coltivazione, manifestazione, propaganda di essa, a patto che tali attività non ostacolino lo stesso

diritto negli altri. Il tutto a prescindere dall'ambito di riferimento dell'idea stessa, politico, sociale,

etico, religioso, filosofico, economico, scientifico, tecnologico che esso sia.

Una comunità del genere, più che fondarsi su un'idea, sembra poggiare su un insieme di

regole  di  garanzia  di  libera  espressione.  In  ogni  caso  la  sua  impostazione  dovrebbe  apparire

superflua a chi credesse nel tratto naturalmente filantropico e vitale della natura umana.

Perché infatti un illuminista dovrebbe porre limiti politici all'azione di un uomo generoso

per ingegno? 

In  realtà  il  Liberalismo politico  moderno,  che  si  concretizza  nell'adozione  del  modello

istituzionale laico e democratico, non è concepito dall'illuminista quale norma a protezione delle

iniziative di tutte le menti generose e razionali: poiché esso è pensato all'opposto come finalizzato

al rinnovo dello spirito deviato dalla menzogna della tradizione. E ciò in quanto nell'ottica liberale

l'anima preda del pregiudizio, avrebbe solo bisogno di quegli spazi di libertà, nei quali recuperare

da sé, in un ritorno spontaneo alle sue radici naturali, la sua liberalità.

E' come se un'educazione sistematica al rispetto di uomo e mondo ad esempio in un bigotto,

in un mercenario,  in un fanatico,  in un libertino,  ottenesse risultati  in ogni caso trascurabili  in



confronto  a  quelli  conseguibili  nella  semplice  libertà  d'azione,  in  uno  spazio  perfetto  per  il

ripristino di un'umanità smarrita fra le convenzioni e tuttavia alle radici sempre benefica.

Il  Laicismo  e  la  democrazia  sono  allora  concetti  tipicamente  illuministici.  Sono  gli

strumenti politici di chi accorda incondizionata fiducia all'uomo e lo lascia fare, anche se vittima di

fuorvianti credenze attuali, e lo protegge dai pericoli della violenza partigiana.

Ma se nei suddetti termini risulta comprensibile la scelta politica laica del liberale, appare

invece piuttosto difficile amalgamare la medesima opzione con i presupposti di molte fra le stesse

culture che di fatto la adottano. Non per nulla l'intolleranza di queste ultime fa di continuo capolino

sulla scena politica delle comunità democratiche.

Un socialista  ritene  che  l'uomo viva  soddisfacendo esigenze,  bisogni  concreti,  ma  pure

curiosità intellettive e spinte creative, istanze comunque dovute a natura, non a libera selezione.

Egli è a tal punto convinto di ciò, da considerare qualsiasi atteggiamento apparentemente

difforme alla stregua di un puro calcolo su migliori opportunità future d'appagamento delle iniziali

e ineludibili richieste di corpo e mente.

Il Materialismo che sta al fondo del paradigma socialista induce allora a rassegnarsi all'idea

che l'egoismo umano non vada alimentato. E che innanzitutto il singolo debba essere privato della

libertà  d'iniziativa  in  ambito  economico;  laddove  cioè  egli  finirebbe  giocoforza  per  fare

spudoratamente, all'occorrenza anche illegalmente, i suoi solo interessi.

Tuttavia, le concezioni materialistiche dell'uomo, da quella comunista a quella più antica, di

matrice inglese ed hobbesiana, attribuiscono all'uomo la facoltà di razionalizzare la sua debolezza e

i rischi di anarchia che essa comporta e di risolversi infine per la costruzione di un potere, le cui

sole  prerogative  debbano  essere  la  liberazione  del  singolo  dalla  necessità  e  il  mantenimento

dell'ordine.  Un sistema nel  quale  l'individuo,  imprenditore,  impiegato,  operaio,  contadino,  resti

sotto controllo. L'unico possibile.

I regimi del comunismo reale si sono così sempre innestati su civiltà di stampo materialista

o comunque di indirizzo comunitario, non individualista.

Le stesse che, alla fine dell'esperienza economica statalista, proseguono con economie di

mercato paradossalmente gestite dal partito unico, socialista, o da nuove e irremovibili oligarchie

politiche.

E' ciò che accade oggi, se cerchiamo un riscontro storico, col capitalismo di stato cinese.

Una simile antropologia spiega allora, ad esempio, l'impossibilità per il socialista di avallare

leggi  che  limitino  a  favore  dell'intervento  privato  le  mansioni  di  aziende  statali,  regionali,

municipali  deputate  alla  produzione  di  beni  necessari  come l'acqua  o  all'erogazione  di  servizi

essenziali, quali sanità, istruzione, trasporti.

E così, ancorché democraticamente nati, dunque legittimamente indirizzati nel senso dello



sviluppo del mercato, tali provvedimenti divengono spesso e per opera dei gruppi di ispirazione

socialista causa di manifestazioni pubbliche di protesta, al limite della violenza o a tutti gli effetti

violente.

Il cattolico non è in fin dei conti più liberale. Convinto che l'uomo debba essere istruito a

virtù di ragione, a comportamenti vitali confermati dai Testi Sacri, perché conformi alle leggi di

una natura dal medesimo Dio rivelato prodotta, egli entra rapidamente in conflitto con qualsiasi

disposizione ispirata a principi lontani da quelle virtù.

Un'esame dei  fenomeni  della  natura  umana,  evidenzia  ad esempio  l'indispensabilità  del

partner, cioè il medesimo concetto affermato nella Genesi, al momento del racconto della creazione

della donna, o nei capitoli del Vangelo, in cui si dibatte sulla possibilità di risolvere il vincolo

coniugale. La stessa analisi razionale mostra ancora, per fare un ulteriore esempio, il valore del

riposo, nozione, questa, confermata nei Comandamenti e nello stesso operato del Creatore, il quale

il settimo giorno decise per l'inattività.

Il Razionalismo cattolico, che pretende la determinazione logica dai concetti degli eventi

naturali  e  dell'idea  di  Dio  e,  in  parallelo,  di  un  sistema  etico  all'uomo  di  ragione  intrinseco,

consente allora il dialogo con chiunque si disponga a quel genere di analisi concettuali, nel dibattito

interconfessionale ed in quello laico e politico.

Giacché la ragione è dono divino universale. Tale da portare giocoforza a Dio ed alla sua

legge, a prescindere dai testi sacri, in un puro gioco di deduzioni e generalizzazioni. 

Ma lo stesso Cattolicesimo si irrigidisce in una qualsiasi discussione laica, che lo costringa

a scendere ad un livello più basso, a contatto con antropologie facenti dell'uomo un essere tutt'altro

che o diversamente razionale.

Quest'ultimo è ad esempio il  caso del confronto con la cultura scientifica sperimentale,

portavoce di un'idea differente di ragione, oppure quello del rapporto dei cattolici con civiltà di tipo

anglosassone,  improntate  a  visioni  empiriste  della  realtà  umana:  cioè  a  concezioni  per  cui  la

ragione non è strumento cognitivo, bensì mezzo d'analisi di concetti di origine intellettiva e privi di

consistenza ontologica, alcuni dei quali restano semplici segni linguistici, altri, come quello di Dio

o i termini ad esso riferibili, ricevono il crisma della realtà solo da un atto di fede.

Lo si vede facilmente nel dibattito sui temi etici inerenti la vicenda del malato terminale. In

frangenti del genere il cattolico non accoglie l'impostazione liberale, la quale tutelerebbe anche, fra

le altre, la scelta peculiare da lui indicata, ma difende solo il suo punto di vista, che considera

l'unico razionale, disconoscendo di fatto lo stato laico.

Così il Cattolicesimo liberale è una chimera e il liberale è diverso dal cattolico.

Dal canto suo il fascista accorderebbe diritti politici ai soli individui che reputasse autentici:

cioè  a  coloro  che  avrebbero  compreso  appieno  di  essere  i  "portatori  sani"  dei  germi  di  una



determinata cultura. Dal punto di vista del nazionalista, infatti, l'unica libertà possibile è, in senso

hegeliano, la naturale adesione alla civiltà del mondo d'origine. Qualsiasi altra posizione culturale è

una sciocca falsità. Una via impraticabile. Un insulto a se stessi, a concittadini e compatrioti. 

E persino in quella realtà civile a sé stante che è l'Inghilterra, da sempre reputata culla del

liberalismo, ma da sempre pure connotata da una sostanziale matrice culturale empirista, le cose

non cambiano sotto il profilo della tutela di un'identità culturale a scapito del modello laico puro.

L'Empirismo inglese è una visione delle cose per cui dalle esperienze, e solo da quelle,

l'individuo può maturare razionalmente verità e principi altrettanto determinanti,  i  quali  non lo

segnano della nascita, né sono risultati pedagogici ed educativi.

I  vari  romanzi  di  formazione  della  letteratura  anglosassone,  in  cui  le  diverse  figure  di

trovatelli, i "foundlings", di orfani o bambini abbandonati, propongono soggetti che imparano tutto

da zero,  aggiungendo all'apprendimento solo l'onestà delle conclusioni logiche, costituiscono la

testimonianza letteraria ed artistica di un modo speciale di intendere il mondo.

Moll  Flanders,  Tom  Jones,  Oliver  Twist,  Jane  Eyre,  David  Copperfield,  Mowgli,

protagonisti  di  romanzi  inglesi,  Lord  Greystoke,  Tom  Sayer  e  Huckleberry  Finn,  personaggi

principali  di  narrazioni  americane,  sono  individui  destinati  al  raggiungimento  della  felicità,  o

almeno di una redenzione finale, al termine di una vita frivola o dolorosa, talvolta estranea alla

stessa civiltà, talaltra pure dissoluta e peccaminosa, in partenza comunque sfortunata.

E ciò che si ricava da una letteratura popolata da figure del genere, è l'attestazione di una

mentalità disposta ad attribuire all'esperienza lo sviluppo dei pensieri indispensabili all'esistenza,

tesa a non credere nell'ereditarietà di formule di vita, poco alla possibilità di riceverle da scuola e

famiglia.

Così anche l'Inghilterra manifesta un rapporto imperfetto tra cultura nazionale e Laicismo.

E' vero infatti che sin dal Basso Medioevo il pensiero inglese ha visto nell'esperienza la

fonte  dei  "mattoni"  della  conoscenza intellettiva,  ovvero le  idee  semplici.  E'  vero  anche che  i

concetti  razionalmente  elaborati  a  partire  dalle  idee  complesse  dell'intelletto,  sintesi  delle

percezioni sensibili, non risultano mai soggettivi; costituiscono un complesso di conclusioni in ogni

caso oggettive.

Lo  stesso  Locke  che  postulava  la  libertà  di  culto,  introducendo  la  nobile  nozione

dell'assoluta spontaneità della fede, sosteneva pure la "Ragionevolezza del Cristianesimo". Pensava

cioè coerenti le idee relative al Dio cristiano, elaborate da una ragione operante però, stavolta, sui

dati empirici evangelici e veterotestamentari.

L'empirista ha in mente dunque una precisa filosofia. E la mentalità inglese è da sempre

percorsa  da  concetti  peculiari  e  irripetuti,  a  partire  da  quelli  dell'individualismo  e  del  dovere

dell'esperienza, quindi del pionerismo e della libertà d'iniziativa,  fino all'altro insieme di valori



basici,  sostanzialmente  protestanti,  coi  quali  un  inglese  fonde  facilmente  i  primi,  sulla  base

dell'idea evangelica della lettura del Testo Sacro diretta e non guidata dalle impalcature concettuali

del pensiero cattolico.

E' nelle maglie di  questa civiltà e non accanto ad essa che l'Inghilterra ha accolto altre

impostazioni, avallando sul finire del Settecento la laicità rivoluzionaria francese.

Il tradizionalismo inglese sta tutto qui. La sua autotutela è assicurata da un sistema giuridico

che gira su principi di origine non parlamentare, bensì selezionati in passato e custoditi da organi

non elettivi e super partes, evidentemente perché le assemblee elette in una situazione democratica

li contaminerebbero di pensieri e principi diversi, attraverso leggi pericolosamente eterogenee.

Espressione giuridica e giudiziaria dell'Empirismo inglese è dunque il sistema di "Common

Law",  fondato  sulla  "regola  del  caso  precedente"  e  sullo  "stare  decisis",  e  affermatosi  in  via

definitiva intorno alla metà del XIX secolo, quando il paese estese un diritto di voto riservato ai

"Landlords" e agli industriali londinesi, pure alla middle-class ed agli operai.

Ora, il  sistema di "Common law" prevede sì, empiricamente, l'adozione della cosiddetta

norma dettata dal caso analogo precedente, ma anche quella di principi generali di equità e buon

senso promananti dalla tradizione e dalla dottrina giuridica inglese in assenza di precedenti, quindi

quella di decisioni vincolanti su vicende simili emesse dalle corti superiori.

Il Regno Unito, come è noto, non possiede una costituzione, ma poco cambia a confronto

con gli altri paesi, in quanto le decisioni politiche, giuridiche e giudiziarie avvengono comunque in

coerenza con valori sanciti da tutta una serie di sofferti e meditati documenti dei secoli passati,

consacrati a somme sorgenti del diritto nazionale e restituenti principi etici ispirati infine, come si è

già accennato, all'evangelismo continentale.

A quegli  indirizzi  guardano la  sua Suprema Corte  di  giustizia,  quando valuta  in  ultima

istanza ricorsi civili o penali o produce giurisprudenza; la sua Camera dei Lords, in un'opera di

revisione qualificata,  etica e tecnica,  dei provvedimenti  non economici o finanziari  votati  dalla

Camera dei  Comuni,  e di  eventuale  giudizio sull'azione del  governo; il  Re medesimo nei  suoi

contatti e colloqui continui col Primo Ministro. Ma c'è di più.

Il paese in questione possiede ancora nella Camera dei Pari un vero e proprio organo della

conservazione:  la  maggior  parte  dei  suoi  membri  non sono infatti  eletti,  ma  scelti  e  nominati

tutt'oggi "on merit", nel senso che debbano possedere comunque il requisito del rispetto di valori,

forse anche altrove condivisi, di certo patrii, e con esso quelli del contributo e della competenza in

settori specifici.

Non dimentichiamo infine che nella prima metà del '500, in concomitanza col dilagare sul

Continente del conflitto tra ortodossia cattolica e luteranesimo, le diocesi inglesi ruppero i ponti

con il Pontefice e riconobbero la sola autorità della Corona. La quale da allora, secondo una logica



tutt'altro che laica, ascrisse a se stessa il dovere di nominare, nell'evidente rispetto di principi civili,

non religiosi, da essa rappresentati, i vescovi del territorio del regno.

Nel  vasto  mondo  protestante  del  Nord  Europa,  la  democrazia  e  l'impostazione  laica

conoscono forse il rispetto maggiore.

L'adesione quasi congenita del protestante ai valori liberali, in realtà pare segnata dall'idea

di  una salvezza dell'uomo predisposta unicamente da Dio.  Infatti,  sarebbe una convinzione del

genere ad imporgli la tutela preliminare ed universale dei diritti civili e politici di uomini, il cui

destino gli sfugge, la cui sorte esula a tal punto dalle sue possibilità d'intervento, da obbligarlo a

non sbagliare limitando chicchessia.

Tuttavia,  in  simili  contesti  la  mentalità  protestante  riappare  con  tutti  i  suoi  limiti  in

atteggiamenti noti. Per esempio nell'attenzione al privato di uomini pubblici, senza scampo bollati

di  malvagità  complessiva  e  rapidamente  liquidati  dalle  cariche  nel  caso  di  eventi  personali

discutibili, che ne attesterebbero l'indegnità presso Dio; peggio ancora nell'avallo di legislazioni

che  concretizzano  una  visione  elitaria  e  verticistica  dell'umanità,  causa  l'interpretazione  di

ricchezza, titoli e successi quali segni, al contrario, di un rapporto di grazia col Creatore.

L'excursus appena fatto sui rapporti perennemente tesi fra culture non liberali e paradigma

istituzionale laico e democratico, è un tentativo di mettere in luce l'esistenza di un vero e proprio

compromesso  salvifico  alla  base  dei  cosiddetti  "regimi  democratici":  di  un  accordo  cioè

impossibile sul piano delle idee, sempre storiche e particolari, nella prassi realizzabile solo in virtù

di una sorta di vigliaccheria delle parti di fronte a scenari alternativi di ricambi violenti del potere.

Tutto qui.

Il risultato di un accordo democratico è allora esito di un dialogo fra sordi "e vili"; una

collisione continua di pareri inevitabilmente divergenti,  in quanto corollari di  assiomi diversi  o

opposti; un contrasto inoltre produttivo di legislazioni ibride, nel corso del quale, su questo o quel

tema, questa o quella fazione cede di volta in volta il passo, a seconda di rapporti di forza solo

numerici, scambi e accomodamenti vari.

Finora però si è parlato delle divergenze tra la l'istituzione laica e democratica da un lato,

dall'altro la civiltà socialista, quella fascista e la cristiana, espressa da diverse confessioni. Ma le

cose cambierebbero rafforntando la prima con le posizioni di fazioni d'ideologia liberale?

L'Illuminismo Settecentesco ha infatti non soltanto portato lo stato laico, democratico, con

tanto di divisioni dei poteri, ma pure un complessivo pensiero politico su cui fondare movimenti e

partiti attivi nella dialettica politica, da quelle stesse novità istituzionali scandita. Si tratta appunto

dei partiti liberali, nella cui visione della realtà l'uomo è creatura naturalmente buona e costruttiva

se lasciato libero d'agire, per i quali dunque egli legittimamente detiene ciò che crea e col diritto di

usarlo a piacimento.



In sintesi, per il liberale è scacra quella stessa proprietà privata, che un marxista facente

dell'uomo un essere mosso da bisogni e non da iniziative a chiunque vantaggiose, considera un

furto all'intera comunità per prospettive solo personali.

Intanto allora, i concetti liberali di altruismo, utilità comune, iniziativa, egoismo e via di

seguito, restano formali e quindi vaghi. Data l'inevitabile positività e storicità di qualunque valore.

Cosicché ad esempio l'altruismo socialista è il soccorso al lavoratore, per il cristiano è amare come

se stessi chiunque, qualsiasi classe questi rappresenti. Ma c'è di più.

Neanche i regimi liberali più coerenti con le premesse del pensiero che li fonda, hanno mai

assicurato quel gioco democratico, immaginato dalla stessa corrente storica che anch'essi postulò

alle origini.

L'ordine liberale vuole così regole di partenza identiche per tutti e per tutti e senza vincoli

libertà d'intrapresa, in assenza di interventi pubblici di qualsiasi genere sul singolo. Ciò in quanto

chiunque possa contribuire a tal punto in qualche settore, da portare utile in esso anche agli altri. 

Ma  l'effetto  di  quest'impostazione,  notissimo,  è  lo  sviluppo  di  potentati  economico-

finanziari in grado di dominare letteralmente i partiti di uno stato, con la loro capacità economica di

sostegno elettorale  e  nella  negazione per  principio  e  per  legge alle  fazioni  varie  di  qualunque

genere di supporto pubblico.

Quali  conclusioni  trarre  dunque  dalle  meditazioni  sui  frutti  istituzionali  e  politici  del

pensiero illuminista?

Semplice. Che persino il Liberalismo calza col Laicismo e il gioco democratico solo in virtù

della sua recessione a sogno. Vale a dire grazie a una fantasia relativa alla naturale bontà dell'uomo:

cioè a una tendenza costruttiva, corrotta dalla cultura, ma capace di un ritorno alla sua autenticità se

lasciata libera d'esprimersi, esattamente come l'onda del mare rientra senza sosta sulla riva, a meno

di dighe ed argini.

In quest'ordine di idee, le diverse proposte etiche e civili, dalla socialista alla cattolica, dalla

nazionalista all'empirista alla protestante e via di seguito, sarebbero appunto i casi di corruzione

dell'anima umana; costituirebbero le malattie dello spirito, guaribili solo con dosi di democrazia e

laicità.

Ma  passare  dall'ipotesi  realistica  di  un  uomo  imperfetto,  il  quale  deve  scegliere  fra

l'egoismo della passione e la generosità spirituale, all'assioma di un miracolo umano di spontanea

bontà,  significa realizzare quel parallelismo tra natura e cultura,  tipico del Romanticismo. Con

delle differenze.

Il Romanticismo lo applica ad individui, campanili e popoli diversi, e lo considera valido

anche per i malvagi. Il Liberalismo ingenuo lo coglie nell'uomo di ogni tempo, postulandone solo

effetti positivi.



Pensando ad un uomo di per sé buono, da liberare nella mente dalle incrostazioni del Male

civile, il Liberalismo acquisisce il fascino del racconto fiabesco. Ma un fascino sorridente, diverso

da quello drammatico, da sempre compagno del Romanticismo.

Quest'ultimo, infatti, sostiene pure l'integrità dell'uomo, il quale non può che offrire quello

che è, ma la cala in un mondo di persone, genti e nazioni storicamente differenti, in una realtà la cui

tragica  bellezza  è  appunto  l'insuperabile  e  variegata  gamma di  buoni  e  cattivi,  signori  e  bari,

ignoranti e incompresi.

Bibliografia

• Adorno Francesco, Introduzione a Platone, Laterza, Roma-Bari 1978.

•  Alatri Paolo,  Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Rubbettino Editore,

Catanzaro 1992.

• Aristotele, Le  categorie,  introduzione,  traduzione  e  note  di  M.  Zanatta,  Biblioteca  

Universale Rizzoli, Milano 1997.

• Bottin Francesco, La scienza degli occamisti. La scienza tardo medioevale dalle origini

del paradigma nominalista alla rivoluzione scientifica, Maggioli, Rimini 1982.

• Cilento Vincenzo, Saggi su Plotino, Mursia, Milano 1973.

• Ciliberto Michele,  La ruota del tempo. Interpretazione di Bruno, Editori riuniti, Roma

1986.

•  Dante  Alighieri,  La  Divina  Commedia  (Inferno,  Purgatorio,  Paradiso),  a  cura  di  

Umberto Bosco e Giovanni Reggio, Le Monnier, Firenze 1983.

• De Luca Barbara - Grillo Umberta - Pace Paola - Ranzoli Silvana, Views of literature,

Text, Context and Film, Volume secondo, Loescher Editore, Perugia 2001.

• De Negri Enrico, La teologia di Lutero. Rivelazione e dialettica, La Nuova Italia, Firenze

1967.

• Ernst Germana, Tommaso Campanella, Laterza, Roma-Bari 2002.

• Galileo Galilei,  Le lettere copernicane, a cura di M. Baldini, Armando Editore, Roma

1995.

•  Gatti  Roberto,  Natura umana e artificio politico.  Saggio su Jean-Jacques Rousseau,

Edizioni Porziuncola, S. Maria degli Angeli 1988.

• Geymonat Mario, Il grande Archimede, Teti editore, Roma 2006.

• Giardina Andrea, Sabbatucci Giovanni, Vidotto Vittorio, Storia dal 1900 a oggi. Con

espansione online. Per le Scuole superiori. Vol. 3, Laterza Edizioni Scolastiche, Roma-Bari

2010.



•  Kant  Immanuel,  Critica  della  ragion  pratica,  dalla  "Collana  Scolastica  di  testi  

filosofici",  introduzione, traduzione e note a cura di G. E. Bariè, Sansoni Editore, Firenze

1986.

•  Id.,  Critica  della  ragion  pura,  dalla  collana  "I  classici  del  pensiero",  introduzione,

traduzione e note di G. Colli, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

•  Hegel  George  Wilhelm  Friedrich,  Fenomenologia  dello  spirito,  introduzione,

traduzione, note e apparati di V. Cicero, Bompiani testi a fronte, Varese 2008.

•  Isnardi  Parente  Margherita,  Filosofia  e  scienza  nel  pensiero  ellenistico,  Morano,

Napoli 1991.

• La  Bibbia  di  Gerusalemme,  (Testo  biblico  di  La  Sacra  Bibbia  della  CEI  "editio

princeps" 1971), Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1989.

• Lugarini Leo, Aristotele e l'idea della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1972.

• Mattei Ugo, Il modello di Common Law, Giappichelli Editore, Torino 2004.

• Moliné Enric, I sette sacramenti. Catechesi teologica, Edizioni Ares, Roma 2002.

• Mondésert Claude, Guida alla lettura dei Padri della Chiesa, nella collana "Già e non

ancora. Pocket", traduzione di A. Ferraris Lobini, Jaca Book, Milano 1981.

• Mondin Battista, Il sistema filosofico di Tommaso d'Aquino, Massimo, Milano 1985.

• Platone,  Apologia di Socrate, all'interno del volume Apologia di Socrate, Critone, dalla

collana "I classici del pensiero", introduzione, traduzione e note di M. M. Sassi, RCS Libri

S.p.A., Milano 2004.

•  Prosperi  Adriano,  Il  Concilio  di  Trento  e  la  Controriforma,  nella  collana  "Teseo",

Edizioni U.C.T., Trento 1999.

• Ravera Marco, Invito al pensiero di Spinoza, Mursia, Milano 1987.

• Sina Mario, Introduzione a Locke, Laterza, Roma-Bari 1982.

•  Sini Carlo,  I filosofi  e le opere – Antologia filosofica per le Scuole medie superiori,

Principato Editore, Milano 1985.

• Vannini Marco, Invito al pensiero di Sant'Agostino, Mursia, Milano 1989.

• Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'età dei lumi, Bompiani, Milano

1985.

•  Villari  Rosario,  Storia  medievale,  Collezione  scolastica,  Editori  Laterza,  Roma-Bari

1983.

• Id., Storia moderna, Collezione scolastica, Editori Laterza, Roma-Bari 1983.

• Voltaire, L'ingenuo, all'interno del volume Candido, Zadig, Micromega, L'ingenuo, per la

traduzione di M. Monetti, Editrice La Stampa S.p.A, Torino 2003.



Fiabe marxiane

Dalla metà dell'Ottocento uno specifico indirizzo filosofico sarebbe tornato a farsi strada

nell'Europa continentale, un'impostazione proveniente dal mondo antico e che già aveva trovato

ampio spazio nel corso dell'età moderna, per esempio nelle speculazioni degli stessi teorici della

politica, quali Hobbes e Machiavelli.

Si trattava innanzitutto di una rinnovata negazione delle cosiddette realtà spirituali, quindi

della  consistenza delle  idee di  anima e Dio,  di  conseguenza anche della  nozione di  un ordine

storico, provvidenziale, dalla divinità stessa promanante e di ogni forma di finalismo.

La visione del reale in considerazione si identifica col materialismo di età contemporanea,

la cui versione più frequentata sarebbe stata certamente quella di matrice marxiana.

Tale filosofia, stavolta, non faceva però solo i conti col trascendente. Adesso si confrontava

pure con la  nuova dimensione totale  dell'"Assoluto",  dagli  artisti  e dagli  intellettuali  romantici

inaugurata e fatta coincidere con una dialettica fra "Natura" ed "Essere", fase fisica e metafisica, e

con gli effetti di essa.

Il più autorevole dei filosofi idealisti, Hegel, denominò il risultato di quel rapporto "Spirito"

e lo immaginò realtà dinamica, che si dispiega storicamente e con coerenza attraverso il pensiero

degli  uomini,  in  un  superamento  continuo,  progressivo  del  momento  statico,  inconsapevole,

inferiore delle istanze e man mano dei residui dell'istinto.

Concezione questa,  il  cui  immediato effetto era  la considerazione di ogni tappa storica,

ovvero  di  qualsiasi  cultura,  come  di  un  momento  parziale,  ma  in  sé  e  per  sé  indispensabile

dell'ineluttabile evoluzione civile verso la razionalità totale.

Ma  all'esatto  opposto  delle  concezioni  idealistiche,  nella  riedizione  contemporanea  il

materialismo non vedeva armonia tra storia e natura, bensì sfociava nella teoria di un contrasto in

cui la natura costituiva la dimensione ordinata degli eventi ricorrenti e dei bisogni calibrati, mentre

la storia la fase dell'irrazionalità, del conflitto diffuso per epoche civili mai capaci di soddisfare

quelle esigenze.

Così, in virtù della stessa convinzione nell'irregolarità della storia, tale indirizzo rimaneva

ugualmente  estraneo  a  posizioni  immanentistiche,  nonostante  il  rifiuto  di  partenza  della

trascendenza.

Anche  in  contesti  concettuali  neganti  quest'ultima,  è  per  esempio  possibile  cogliere  un

principio  che  governi  l'universo  animato  e  non nell'insieme articolato  di  leggi  normalizzanti  i

fenomeni, nella "forma" della materia, e giungere in tal modo alla conciliazione del divino col

transeunte, di ciò che è eterno con ciò che è soggetto a trasformazione.



Ma l'immanentismo vede razionalità anche nelle vicende umane, non solo nel mondo fisico,

sia che assimili quelle agli eventi e gli uomini agli enti di natura, sia che faccia degli uomini stessi

realtà eminenti di un assoluto disegno provvidenziale, coinvolgente natura e spirito.

Per questo tale filosofia fa i salti mortali nel tentativo di salvare la libertà umana.

Negazione dunque di trascendenza e immanenza, assunzione delle esigenze naturali come

unico  stimolo  umano,  convinzione  nella  totale  imperfezione  della  storia:  ecco  i  capisaldi  del

materialismo in questione.

Quanto all'irrazionalità della storia stessa, a giudizio di tale pensiero essa si manifesterebbe

innanzitutto  nella  tendenza  degli  uomini  di  ogni  tempo  a  polarizzarsi  in  classi  dagli  interessi

economici contrapposti e in costante conflitto; quindi nell'evoluzione della civiltà di qualsiasi terra

in  fasi  precise,  per  lo  più  dovute  alle  immancabili  innovazioni  tecnologiche,  e  dappertutto

caratterizzate da dissidi e gravi disuguaglianze sociali.

Così,  sulla  scorta  di  nozioni  del  genere,  il  materialismo  in  questione  si  autodefinì

"dialettico"e "storico". E certificò la sua distanza da quello passato.

Infatti,  le  filosofie  materialistiche  moderne  e  antiche  si  contraddistinguono più  per  una

nozione  univoca  di  condizione  civile  concertata.  E'  tipica  di  esse  l'idea  che  l'entità  statale,  a

prescindere  da  periodi  e  temperie  culturali,  alla  fine  sorga  e  si  organizzi  secondo  consuete,

universali modalità, fondamentalmente legate alla stesura di un patto collettivo, e sempre in base ad

un identico schema entri in crisi, nel caso di mancato rispetto dell'accordo civile originario.

Ma a fronte di questo quadro l'obiezione è già spontanea. Facendo infatti delle esigenze di

natura i  soli  stimoli  dell'uomo e non vedendo poi nella  natura sostanziali  linee di illogicità,  il

materialismo marxiano non spiegava nei fatti la produzione di storia e, peggio, di storia "cattiva".

E' questo un errore nel quale non erano caduti i filosofi materialisti del passato, benché

anch'essi, persino in secoli dominati dal pensiero religioso, si fossero fatti portavoce di un concetto

di uomo, che di questi faceva semplicemente la più dotata e complessa delle creature animate.

Anche le concezioni nelle quali si è articolato l'indirizzo filosofico in esame e antecedenti

l'Ottocento, sostennero dunque un'antropologia, secondo cui le istanze soggettive sono in ogni caso

d'origine naturale.

Questo non significa però che esse videro nelle motivazioni del comportamento individuale

le conseguenze esclusive di esigenze fisiologiche e istintive. Nulla impedisce a rigor di logica al

materialista  di  definire  bisogni  umani  anche  quelli  più  connessi  all'affettività;  e,  lungo questo

tragitto,  che  egli  non  scorga  tra  le  esigenze  sentimentali  dell'uomo  anche  curiosità  di  genere

scientifico, nonché tendenze alla creazione artistica.

Ciò su cui i fautori di una simile visione della persona furono in ogni caso d'accordo, rimase

l'idea che il gesto individuale non possa scaturire da qualcosa di diverso dalle tensioni di natura,



vale a dire da eventuali scelte libere da condizionamenti genetici e di matrice quindi spirituale, la

cui presenza sarebbe comprovata dalla possibilità del contrasto di esse con le richieste miranti solo

al benessere psico-fisico.

In teoria, il pensiero di un uomo sospinto da impulsi, non obbliga tuttavia ad attriburgli il

tratto essenziale dell'amor proprio. Tuttavia, la conclusione sulla natura in ogni caso interessata

degli uomini, è empiricamente indotta dall'esame sia della storia, che è alternanza di guerra e pace,

sia dello stesso stato civile, il quale risulta ovunque organizzato sulla previsione di delitti, tutelato

da un apparato di pene e sanzioni.

E'  possibile  allora  a  ragion  veduta  asserire  che  mai,  in  qualsivoglia  impostazione

materialistica passata, si ipotizza o si postula l'esistenza di uomini, i quali o in condizioni di crisi

oppure in quadri armonici di civiltà, disinteressatamente manifestino generosità nei confronti del

prossimo.

Nella sua celebrazione dell'amicizia Epicuro, il quale ragiona comunque di un sentimento,

non  di  un  cieco  istinto,  alla  fine  fa  derivar  quella  dalla  maggior  quantità  di  piacere  nel  dare

piuttosto che nel ricevere. Così nel frammento 544 egli afferma che "E' non solo più bello ma

anche più piacevole fare il bene anziché riceverlo.".

Dunque il suo sarà anche filantropismo, tuttavia sempre fiducia nella "natura" umana.

Il desiderio naturale guida dunque l'uomo. Ma non è organizzato come nell'animale, che

vive spontaneamente senza eccessi e difetti.

La sua validità è testimoniata dall'emozione o sensazione del piacere, il quale attesta che la

sua soddisfazione alimenta corpo e vita; l'emozione o sensazione di dolore ne indicano invece la

pericolosità, segnalando i dannosi effetti fisici del suo appagamento.

Non solo.

Essendo  l'uomo  impossibilitato  ad  un'esistenza  autonoma,  destinato  invece  ad  una

coordinata con gli altri e fondata sulla divisione dei compiti, al problema della gestione personale

di piacere e dolore si somma quello dell'ulteriore limitazione di certi piaceri, ai fini della possibilità

della coesistenza sociale.

Ad un'analisi del pensiero di tali materialisti, si scorge infatti e in tutti i casi una differenza

tra la sorte degli uomini integrati in un corpo sociale e civile e l'andamento della loro vicenda in

una ipotetica condizione antecendente la civiltà.

Intendiamoci: non è che i materialisti antichi e moderni fossero così sprovveduti da ritenere

possibile quello da subito definito "stato di natura". Se c'è l'uomo c'è civiltà. Infatti la condizione

naturale  venne piuttosto intesa come il  rischio percorribile  in  caso di  crisi  della  civiltà  stessa.

Quanto accade per esempio in certi teatri di guerra.

Così l'esistenza di bisogni materiali univoci, non soggetti a mutamenti, non forieri di storia,



porterebbe secondo tali pensatori, diritti naturali. Ma l'esercizio individuale, non coordinato di essi,

ne segnerebbe l'insoddisfazione.

Il materialismo in esame sottrasse dunque all'uomo qualsiasi tendenza al superamento dei

propri impulsi vitali: ma nel lato razionale della sua coscienza vide un mero strumento di calcolo

per  la  sopravvivenza;  e  concepì  allora  l'essere  umano  alla  stregua  di  una  creatura  capace  di

egoismo, ma solo fino alla deduzione degli effetti collettivi tragici, deleteri, di un eventuale crollo

dello stato civile.

Da qui l'idea della costante cessione di tutti o alcuni diritti derivabili dalle esigenze naturali

ad una autorità preposta all'ordinata soddisfazione di quelle.

D'altronde, da che mondo e mondo, persino le più efferate mafie si sono sempre guardate da

azioni eversive nei riguardi delle istituzioni.

Ma paradossalmente i filosofi dell'indirizzo in questione ventilarono anche la possibilità di

un disagio personale per i singoli componenti le società organizzate, nonostante l'atteggiamento

positivo di individui in grado di inferire mediante ragione e linguaggio l'autodistruttività di una

libera condizione naturale.

Cosicché  l'individuo  in  possesso  di  tale  consapevolezza  sentirebbe  ugualmente  e  con

chiarezza quel sentimento di limitazione, proveniente da una ragionata deposizione di alcune delle

sue prerogative, per un'indispensabile collaborazione civile col prossimo.

Posto  questo,  resta  così  l'altro  dilemma relativo  ora  ai  desideri  realmente  vitali  ai  fini

dell'esistenza privata, e alla connessa gestione, anche in questo caso, dei segnali del piacere e del

dolore.

A guardar bene le cose però è la stessa creazione di un organismo civile fondato sul rispetto

coattivo di leggi a fornire già, col suo carico di limitazione della libertà del singolo in vista della

regolamentazione dei rapporti sociali, una norma calibrata agli istinti basici.

E'  evidente  infatti  che  la  mancata  adozione  di  regole  al  proprio  desiderio  da  parte  del

soggetto, a causa dell'inestricabilità della situazione privata con la pubblica, comporta pure danni

collettivi inaccettabili.

Chi infatti non si contiene, oltre ad essere in sé e per sé infelice, perde la dedizione al

lavoro, libera aggressività, tende alla prevaricazione, scivola nel parassitismo, ecc...

Prendiamo allora il caso dell'atomista Democrito.

Nel  frammento  77  egli  dichiara  che  "...  fama  e  ricchezze  senza  mente  non  sono  beni

utili ...". E nel 233 che "... se si passa la misura, anche la cosa più gradevole ti diventa sommamente

sgradevole ...".

Insomma, per il fondatore dell'Atomismo, quindi del materialismo filosofico, esisterebbero

uomini in preda a turbamenti ed insoddisfazioni, in quanto sprovvisti della forza o della ragione



necessarie a collocare entro i giusti limiti i desideri.

Ma  è  il  medesimo  filosofo  a  sostenere  che  da  uno  stato  primordiale,  contraddistinto

dall'assenza di leggi e dalla soggezione ai fenomeni naturali, gli uomini tutti, "... sotto la pressione

del timore ..." si accordarono sull'unione in una società governata da leggi.

Il primo effetto di tale patto sarebbe stato poi, secondo Democrito, il linguaggio, inteso alla

stregua  di  una  scelta  e  di  una  condivisione  di  segni  convenzionali;  ed  a  seguito  di  questo  le

"téchnai", grazie alle quali l'uomo iniziò a proteggersi da animali ed elementi, soprattutto mediante

l'edificazione di dimore fisse.

Ed è sempre Democrito, nel frammento 251, ad affermare il carattere complessivamente

normalizzante dello stato, laddove ribadisce che "... niente è preferibile a un buon governo, giacchè

il governo abbraccia tutto; se si mantiene, tutto si mantiene; se cade, tutto perisce.".

La situazione  sembra invece ribaltarsi  ad un'analisi  del  pensiero  di  Epicuro,  il  secondo

importante materialista della filosofia antica. Nel suo caso infatti il razionalismo etico che pone la

necessità  del  limite  di  ragione  al  desiderio,  concepisce la  regola  a  gestione  di  questo per  una

corretta  esistenza  privata,  anteriore  e  disciplinante  poi,  in  seconda battuta,  pure  la  dimensione

pubblica.

Così Il "láthe biósas" epicureo, lo "stai nascosto, mentre vivi", ovvero la raccomandazione

rivolta al "saggio" perché si tiri fuori dal complicato e destabilizzante agone politico, indurrebbe ad

attribuire  al  filosofo  di  Samo  l'idea  di  una  società  civile  non  necessaria  o  non  da  chiunque

accettabile.

Le  tesi  etiche  epicuree  sono  arcinote.  Le  "lettere"  del  filosofo  a  Erodoto,  Pitocle  e

soprattutto  quella  a  Meneceo,  epistole  che  possediamo  integre,  sono  d'altra  parte  sul  tema  in

questione a sufficienza chiare.

Il  piacere è sensibile,  e, probabilmente in polemica con Aristotele,  il  quale ammette un

piacere di origine razionale, Epicuro sostenne che il piacere dello spirito è immaginabile solo come

attesa o speranza di uno sensibile.

All'esatto  opposto  Aristotele  riponeva  il  culmine  della  felicità  nell'indagine  filosofica  e

questo tipo di felicità considerava poi accompagnata e perfezionata appunto da una sensazione di

piacere.

Tuttavia  Bene  e  Male  nel  pensatore  di  Samo  non  sono  tout  court  tratti  di  vicende

rispettivamente conducenti al piacere e al dolore e basta.

Infatti,  nel  pensiero  epicureo  il  piacere  da  ricercare,  e  quindi  da  individuare  mediante

"saggezza", è quello "stabile" o "catastematico", la sensazione che cioè si prova nell'appagamento

di bisogni naturali e necessari fino e non oltre la soddisfazione di essi.

Così Epicuro considera buono qualsiasi atteggiamento volto al semplice annullamento di



tali  esigenze,  poiché sua conseguenza è quel tipo di piacere foriero di "aponia" ed "atarassia",

assenza cioè di dolore fisico e turbamento psichico.

Al contrario, nell'ottica del filosofo di Samo, sono cattivi il comportamento finalizzato alla

soddisfazione di bisogni vani o l'azione volta al prolungamento del piacere, che in tal caso diviene

"cinetico", anche se nel superamento di istanze di natura ineludibili.

Il cosiddetto "piacere in movimento" si tradurrebbe infatti e presto in novello dolore.

Questo precisa Epicuro nella "Lettera a Meneceo", par. 131: "... Quando dunque diciamo

che il piacere è un bene completo, non alludiamo ai piaceri dei dissoluti o a quelli dell'ebbrezza, ...,

ma al non aver dolore nel corpo, né turbamento nell'anima."

Ora,  proprio  l'ambizione  politica,  la  sete  di  potere  e  di  ricchezza,  il  presenzialismo,  la

vanagloria,  sarebbero  dal  suo  punto  di  vista  vanità,  il  cui  culto  conduce  dritto  agli  affanni

dell'anima ed infine pure a quelli fisici.

Questo spiega perché Epicuro, in ogni caso sostenitore dell'inevitabile approdo degli uomini

ad uno stato, le cui leggi comportino l'inestimabile vantaggio di evitare che essi si nuocciano a

vicenda,  la  cui  funzione indiretta  sia  appunto l'assicurare  i  beni  adeguati  alla  soddisfazione  di

bisogni vitali, richiami comunque il "saggio" alla dimensione privata.

D'altronde,  una  delle  forme  del  piacere  "catastematico"  verrebbe,  come  abbiamo  già

accennato,  da quell'amicizia,  che riporta  il  soggetto  nei  limiti  di  una cerchia di  frequentazioni

personali.

Occorre ricordare però che a differenze dell'età di Democrito, ai tempi di Epicuro le città

greche si ritrovavano ormai soggiogate sotto dinastie ellenistiche e con abitanti ridotti a sudditi,

ininfluenti  rispetto  alle  decisioni  delle  corti.  Nella  fattispecie,  l'Atene  in  cui  Epicuro  avviò  la

propria  scuola  e  visse  poi  fino  alla  fine  della  sua  vita,  era  integrata  nel  regno  ellenistico  di

Macedonia.

Così  la  speculazione  greca  dell'epoca  alessandrina  mira  non più  alla  determinazione  di

sistemi e comportamenti politici ottimali, bensì di modelli di saggezza e ideali etici legati alla sfera

personale:  da  quelli  conducenti  alle  già  definite  "aponia"  e  "atarassia"  epicuree;  alle  morali

dell'"apatia",  la  vittoria  stoica  della  ragione  sulle  passioni;  alle  conclusioni  sull'"afasia"  dello

scettico, che sceglie di tacere su realtà, cui attribuisce instabilità assoluta.

Nel  mondo  mediterraneo  ellenistico  l'Epicureismo  si  spartisce  dunque  il  campo  della

speculazione e  delle scienze con altri  importanti  indirizzi,  quali  lo Scetticismo e soprattutto lo

Stoicismo.  Dal  periodo  dell'Impero  Romano  in  poi,  i  tardi  epigoni  di  quelle  filosofie  si

confronteranno  invece  col  dilagante  Cristianesimo,  e  per  un  certo  tempo,  a  partire  dall'età

tardoantica, pure col Neoplatonismo.

Così il pensiero materialista si riaffaccerà in Europa solo dopo l'ampia parentesi medievale,



dominata dalla filosofia cristiana.

La sua riedizione più convinta coinciderà con il meccanicismo totale di Hobbes.

Hobbes pensa ad un uomo che sia dotato di  capacità  razionali  e  dimostrative grazie  al

possesso del linguaggio, ovvero di un sistema di concetti, che in tutta la natura si rivela essere una

sua esclusiva.

Il ragionamento, di tipo sillogistico, si configurerebbe come una somma o sottrazione di

nozioni generali. E poiché l'universale è di per sé in grado d'indicare esemplari affini non solo già

esperiti, ma pure eventuali, la mente che deduce è capace di previsioni.

Queste affermazioni, nella filosofia del pensatore inglese, si incrociano con le sue ipotesi

meccanicistiche in ambito fisico e persino etico.

Tutto, a parere di Hobbes, è corpo e movimento; parlare di qualcosa di incorporeo vuol dire

dibattere del nulla; la qualifica dell'incorporeità, la quale oggettivamente esiste nella dimensione

linguistica, indicherebbe piuttosto l'aspetto più raffinato e gradevole della materia; l'anima stessa è

materiale,  poiché  qualsiasi  sentimento  o  percezione  sensibile  o  sensoriale  altro  non  è  se  non

"movimento", cioè "mutamento" cagionato in quella da questo o quel fattore esterno. Secondo un

punto di vista per altro già epicureo, poi tipico del naturalismo rinascimentale.

Stando a queste premesse, le reazioni di un uomo sono determinate dai rapporti di questi col

mondo; può esistere al limite la libertà d'azione, ma solo se le condizioni oggettive o individuali

una spontanea condotta non consentano; non si può parlare invece e in generale di volere libero,

perché anche quando le  opzioni  comportamentali  sono molteplici,  è sempre una causa esterna,

prevalente, a generare la scelta.

Così,  nel  suo  "Leviatano",  pure  Hobbes  reputa  l'istinto  egoistico  e  comune,  il  calcolo

previsionale degli effetti di quest'ultimo e il conseguente timore dell'autodistruzione collettiva, i

soli fattori implicati nella nascita della società civile, da un caotico e pericoloso stato di natura

originario.

Nel clima d'ansia della condizione naturale gli uomini rinunciano dunque agli impulsi basici

al prelievo su quanto possano raggiungere e alla necessaria difesa personale, come a prerogative

che essi, pur a rischio di un esiziale conflitto generalizzato, si sono fino a quel momento arrogati, e

le loro istanze si predispongono ad affidare ad un'autorità totale, la quale promani dalla loro stessa

comunità e si assuma il compito di soddisfare secondo legge e senza interferenze tutte le esigenze

individuali.

La situazione rimane analoga nei  pensatori  francesi dell'Illuminismo ateo e materialista.

Costoro sono fautori del Sensismo, spesso sono anche medici, e per essi la parola "anima" è alla

fine vuota di significato.

In  questo  caso  siamo  di  fronte  ai  rappresentanti  di  una  concezione,  secondo  cui  si



spiegherebbero in termini di alterazioni della materia del corpo umano, nella fattispecie cerebrale,

non solo i dati sensibili e sensoriali, bensì pure realtà per convenzione ascritte a ciò da sempre

definito "spirito". Sentimenti, dunque, ma anche pensieri, ricordi, fantasie, immaginazioni e via di

seguito.

Nel suo "Homme machine" La Mettrie vede nell'essere umano un vero e proprio congegno

regolato dalle stesse leggi che animano i corpi delle altre creature, che come queste ultime tende al

piacere ed è infine mosso dalla medesima fondamentale istanza ovunque agente, individuabile nella

ricerca della felicità.

Tale legge naturale di base si manifesta con specificità a seconda degli esseri naturali che

governa.

E nell'uomo si configurerebbe come uno spontaneo e progressivo insegnamento di ciò che

non deve fare, il quale passerebbe per la presa di coscienza di quello che egli non vuole gli sia

fatto.

E' vero dunque che,  in base a quanto La Mettrie ci tiene a sottolineare,  tale evoluzione

dell'anima sarebbe naturale e non il frutto di opere educative o legislative o della fede in rivelazioni

religiose,  ma dalle  pagine di  questo autore è  altrettanto evidente come una trasformazione del

genere si sviluppi attraverso un calcolo dei mali subiti e sgraditi, si risolva infine in una relativa

disciplina del piacere sfrenato, sulla quale soltanto impostare l'armonico vivere in società.

D'Holbach conclude il suo "Système de la nature" con un esaltazione dell'ateismo, inteso

come scelta dell'uomo che non si è nascosto e non è caduto vittima della superstizione metafisica,

ma ha raggiunto la conoscenza della natura e delle  sue leggi  e  sa esattamente cosa questa gli

imponga.

Ma  anche  D'Holbach,  il  quale  fa  ancora  coincidere  il  bene  col  piacere  e  fa  di

quest'ultimol'unico  vero  oggetto  d'amore,  finisce  per  parlare  di  "piacere  ragionevole",  di  una

sensazione cioè non attinta a danno d'altri.

Così  lo  stesso  sostiene  che  il  legame  sociale  è  possibile  nella  misura  in  cui  prevale

ques'ultimo genere di piacere, auspicando dunque governi i quali, mediante un sistema di premi e

castighi, inducano alla predilezione di desideri sì soggettivi, ma al contempo collettivamente utili.

In un terzo materialista dell'Illuminismo francese, Helvétius, il discorso non cambia. Nel

suo trattato, "De l'esprit", il pensatore in questione asserisce che la legge del movimento è alla base

dell'universo fisico,  quella  dell'"amor proprio" e dell'"interesse" contraddistinguerebbe invece il

mondo morale umano.

Dal punto di vista di Helvétius noi chiamiamo "probo" solo ciò del comportamento altrui a

noi stessi vantaggioso. In questi termini ci appare virtuoso non colui che domina il suo istinto,

bensì il soggetto la cui passione predominante è socialmente utile, se non addirittura indispensabile.



Ed anche in questo filosofo riscontriamo la soluzione politica proposta da D'Holbach: un

governo capace  di  legare  l'interesse particolare  con quello  pubblico,  attraverso  la  promessa  di

piaceri sensibili, che fungano da compenso a determinati sacrifici individuali.

Cosiccome avveniva, ad esempio, a Sparta, dice Helvétius, dove la virtù militare veniva

premiata con l'amore delle donne più belle.

Come vediamo, dunque, negli illuministi appena studiati il problema dell'origine dello stato

rimane in secondo piano rispetto a quello delle soluzioni da adottare per il mantenimento del corpo

sociale.

Ma  ancora,  nel  pensiero  di  tali  filosofi  risultano  agenti  di  coesione  sociale  la

consapevolezza  individuale  dell'inconciliabilità  di  piacere  libero  e  comunità,  l'istinto  di

sopravvivenza  e  il  calcolo  dei  limiti  da  imporre  alle  proprie  istanze  naturali,  la  spontanea

soggezione finale ad un potere coordinante le singole azioni.

E se  La  Mettrie  è  portavoce  dell'idea,  originale  ed  ottimista,  di  un  istinto  prima o  poi

conducente alla prevalenza di quei fattori nell'animo del soggetto, gli altri due illuministi ripongono

la fiducia nella possibilità di uno stato nell'abilità di quei governanti, i quali riescano a incoraggiare

con successo innanzitutto le richieste private di valenza e ripercussioni pubbliche.

Nella  seconda  metà  dell'Ottocento,  una  posizione  in  merito  alla  natura  del  sociale

imperniata ancora sulle nozioni di desiderio di sopravvivenza, calcolo del termine da fissare al

piacere, alienazione di almeno alcuni tra i diritti personali all'autorità costituita, rappresenterà una

parte, pur

marginale, degli studi del medico fondatore della psicanalisi: Freud.

Che la teoria psicanalitica di quest'ultimo possa essere inscritta nel cerchio più ampio della

filosofia materialista, è fuor di dubbio.

Freud  ritiene  che  una  delle  componenti  essenziali  alloggiate  nella  nuova  dimensione

psichica  ipotizzata,  cioè  l'inconscio,  sia  appunto  l'energia  di  tipo  sessuale,  motrice  del

comportamento, ossia la "libido".

Freud ne era così convinto, che al fine di spiegare le ragioni alla base degli atteggiamenti

delle età prepuberali, elaborò un'intera dottrina della sessualità neonatale e infantile.

Ma la  propulsione libidica è secondo il  medico austriaco fondamentalmente egoistica e

distruttiva. Tant'è che egli postula l'esistenza di un livello cosciente che la ordini sulla base dei

valori "introiettati", con terminologia dello stesso studioso, nel rapporto con le figure genitoriali.

E tra tali limiti etici, nel complesso costituenti la sfera morale della psiche, accanto alle fasi

inconscia e cosciente, sono da annoverare pure i principi che contengono la libido nella misura e

nei modi adeguati alla tutela della convivenza comunitaria.

Perciò, nello scritto "Il disagio della civiltà", quest'ultima appare a Freud alla stregua di una



vera e propria forma di frustrazione necessaria: un male in ogni caso minore di quelli cui l'umanità

andrebbe incontro, se libera di agire secondo le aggressive pulsioni libidiche.

Ma  se  fino  a  questo  momento  ci  siamo  imbattuti  in  forme  di  materialismo,  le  cui

conclusioni e le cui soluzioni a superamento dei limiti di un uomo sconsolatamente costretto nella

materia, sono comunque coerenti con gli assunti di partenza, è al contrario obiettivamente difficile

avallare certe deduzioni del materialismo di provenienza marxiana.

Si ritorna in tal modo a riflettere su quel pensiero ancora oggi alla base della maggior parte

delle culture incapaci di scorgere nell'uomo forme di razionalità o di spirito oltre la natura: cioè, per

farla breve, di quell'ideologia socialista, mai tramontata dal momento della sua invenzione, l'inizio

dell'Ottocento, soggetta invece al cosiddetto perfezionamento "scientifico" da parte di Marx, già

nella seconda metà del medesimo secolo.

Nel marxismo almeno le nozioni di base sembrerebbero precise: l'uomo figurerebbe come

un essere di natura, teso alla soddisfazione di sole esigenze. Il primo dei tratti rivendicati dagli

stessi Marx ed Engels alle loro tesi è appunto quello del "materialismo".

E tuttavia, forse per la prima volta nella storia del pensiero materialistico, in questa filosofia

tra  le  necessità  umane,  oltre  a  quelle  di  genere  in  senso  stretto  fisico,  ci  sono  pure  altre  di

dimensione sociale.

E' quanto rivela, per esempio, il Marx dell'"Ideologia tedesca".

L'uomo è diverso dall'animale per tutta una serie di fattori, per esempio la coscienza o la

religione.

Ma differenze del genere sarebbero solo marginali, se non addirittura esteriori. E neanche

risulterebbero possibili, col resto della sua esistenza, se egli non riuscisse a "lavorare": se cioè non

trasformasse  la  materia  grezza,  offerta  dalla  natura  stessa,  in  prodotti  finiti,  nei  suoi  mezzi  di

sussistenza.

E'  il  lavoro  dunque  a  segnare  il  limite  tra  l'uomo  e  gli  altri  esseri  animati.  Esso  ne

rappresenta l'essenza, tant'è che Marx lo considera oltre che una concreta attività, pure un bisogno

individuale di portata sociale, addirittura una tendenza creativa, che trasforma la materia secondo

progetti  prestabiliti  e il  cui esercizio è indispensabile  al  medesimo equilibrio psico-fisico della

persona.

Se non fosse dunque per il lavoro, nei fatti l'uomo rischierebbe di coincidere con l'animale,

poiché con quest'ultimo egli  spartisce la  variegata gamma delle  esigenze di tipo fisiologico ed

istintivo  e  in  quanto,  proprio  alla  stregua  della  bestia,  dovrebbe  avere  in  sé  le  caratteristiche

adeguate all'uso diretto degli elementi naturali rozzi.

Ciò che identifica il genere umano per Marx sarebbe allora il bisogno del lavoro. E poiché il

risultato di tale attività non rimane a chi lo ha ottenuto, ma entra nel circolo della distribuzione, il



lavoro  è  un'esigenza  di  genere  sociale,  ovvero  una  spinta  che  collega  l'uomo  all'uomo  in  un

rapporto di spontanea e volontaria interdipendenza, data anche l'inevitabile specificità di attitudini,

attività produttive e prodotti.

E fin qui il ragionamento non fa una grinza.

Fermo restando che nella nozione di uomo marxiana, l'etica non scalza la natura. Cosicché

la condizione ideale di un lavoratore appieno soddisfatto, quanto ai suoi bisogni primordiali, quanto

alle proprie istanze sociali, sarebbe ancora raggiungibile solo in virtù di una mera razionalizzazione

delle esigenze umane e della scelta di strategie adeguate all'appagamento di esse.

A fronte di  quest'impalcatura concettuale,  occorre però già  evidenziare come Marx non

scorga mai  nella  storia  una collettività  nella  quale  l'essenza dell'uomo,  ovvero il  lavoro,  abbia

ottenuto rispetto; e come anzi la storia stessa egli concepisca alla stregua di un conflitto tra gruppi

sociali, costantemente polarizzato tra sfuttatori del lavoro e lavoratori sfruttati. Dal mondo antico,

lungo l'età di mezzo, fino al mondo moderno.

E' questa,  in sintesi,  la nota tesi  marxiana della "lotta di  classe",  la cui esposizione più

retorica e serrata è rinvenibile nello stesso "Manifesto del partito comunista".

Tuttavia, nel delineare un quadro storico del genere, il  filosofo non spiega mai l'origine

degli sfuttatori di lavoro e lavoratore. Come cioè sia possibile che di epoca in epoca, tra uomini

tutti esigenti lavoro, sia in vista di realizzazioni sociali e personali che per abbattere in concreto

bisogni fisici, non manchino mai pochi soggetti particolari, i quali per modalità varie si accaparrino

il  controllo  del  mezzo  produttivo,  terra  o  macchina  che  esso  sia,  al  nuovo  fine  d'arricchirsi,

relegando pure masse di lavoratori ad una duplice e tragica condizione: di "sfruttamento", sotto il

profilo economico; d'"alienazione", dal punto di vista psicologico e sociale.

Di quest'ultima situazione del lavoratore estraniato dalla gestione di lavoro e merce, ridotto

in sostanza alla sola soddisfazione dei bisogni materiali che lo accomunano invece alla bestia, nei

"Manoscritti economico-filosofici" il pensatore in questione dà anzi una descrizione nel dettaglio,

relativa ai diversi aspetti e alle possibili implicazioni di essa.

Poiché  Marx,  soprattutto  il  Marx  più  romantico  ed  ideologico  del  "Manifesto",  nello

spiegare le relazioni umane, oltre che nei termini neutrali di "classe" e "interesse" si esprime pure

in quelli soggettivi di "sfruttamento" e "furto", si sarebbe allora indotti a credere al disegno di un

uomo capace invece le scelte di operarle.

Evidentemente però il nuovo quadro concettuale contraddirebbe l'idea di uomini sospinti da

esigenze e cambierebbe l'antropologia fin qui delineata.

Se si parla di una facoltà umana oltre la natura, alla stregua, ad esempio, della ragion pratica

kantiana  o  dell'anima  cattolica,  e  consistente  nella  possibilità  di  una  libera  opzione,  allora  si

ammette pure la distinzione tra comportamenti reputati vitali e buoni o, al contrario, azioni intese



come deleterie e cattive.

Il discrimine morale tra Bene e Male, giuridico fra Diritto e Delitto, è infatti automatico

all'introduzione  della  nozione  di  libertà  arbitrale,  cosicché  se  tale  realtà  venisse  ipotizzata

nell'uomo "marxiano", essa rimarrebbe giocoforza ad alimento della vita, se a rispetto di diritti

connessi alle esigenze naturali e sociali del lavoratore, viceversa a promozione di morte e dolore,

nel caso in cui quelle prerogative ostacolasse.

D'altronde, è lo stesso filosofo tedesco a dire più volte del lavoro come dell'unico fattore di

garanzia della "dignità" umana.

Chiarite dunque le conseguenze di una possibile interpretazione etica dell'idea marxiana

d'individuo, occorre chiedersi se esse sono in linea col sistema intero del materialismo in questione.

Conosciamo la "filosofia della prassi" marxiana.

Essa prende le mosse dalla riflessione della cosiddetta "sinistra hegeliana", di quel gruppo

di  pensatori, i quali interpretarono in senso dinamico e non conservatore e statico il sistema del

filosofo di Stoccarda.

Nell'ottica dei seguaci di sinistra, il reale immaginato da Hegel sarebbe sì perfetto, ma tale

perfezione  acquisirebbe  solo  grazie  ad  un'intervento  consapevole  dell'uomo.  In  questo  caso,

dunque, quest'ultimo non sarebbe un fattore inconscio, spontaneo di storia, ma piuttosto un attore

perspicace di essa,  date le sue doti  di  razionalizzazione e conseguente correzione dei difetti  di

civiltà.

Sull'idea di una realtà perfettibile e non già in sé e per sé razionale, Marx innestò appunto,

sin dalla tesi di laurea, guarda caso, sulla "Differenza tra la filosofia della natura di Democrito e

quella di Epicuro", la sua filosofia della "prassi".

Essa indicava le linee di una rivoluzione di tipo comunista, violenta o per riforme che fosse,

la quale veniva proposta come logico superamento delle incongruenze reali, e seguiva ad un'analisi

scientifica della storia e all'individuazione dei limiti insiti nelle strutture caratterizzanti di essa.

Queste ultime sarebbero infatti di genere economico e da sempre classiste; responsabili cioè

della tensione tra pochi titolari dei mezzi produttivi ed il resto di un'umanità, per un verso o per

l'altro e senza la giusta contropartita,  costretta alla resa ai  primi.  Infine,  la recente impalcatura

economica  della  società  borghese,  a  differenza  delle  precedenti,  sarebbe  di  sostegno  ad  un

capitalismo,  per  le  sue  interne  contraddizioni  prossimo  all'implosione,  invece  che  ad  ulteriori

evoluzioni.

In questo contesto, la rivoluzione proletaria avrebbe dovuto restituire all'operaio "sfruttato"

e  "alienato"  il  diritto  di  soddisfare  appieno  le  sue  esigenze  sociali  e  concrete  attraverso  la

collettivizzazione  della  macchina:  obiettivo  indispensabile  ai  fini  della  partecipazione  del

lavoratore e ad un processo produttivo consapevole e alla proprietà del prodotto e alla spartizione



di un eventuale "plusvalore" della merce, nel capitale da esso derivante.

Per concludere, occorre aggiungere come nella visione del filosofo di Treviri, la "dittatura

del  proletariato",  ovvero  la  fase  totalitaria  successiva  all'evento  rivoluzionario,  necessaria  a

stroncare rigurgiti reazionari,  si sarebbe potuta sublimare persino nella scomparsa del potere di

controllo e di polizia statali, grazie al trionfo di un mondo comunista privo di classi, capace di

rasserenare le menti con l'appagamento universale dei bisogni.

Queste le tesi marxiane sull'irrazionalità del reale e le strategie dal filosofo indicate per

ricondurlo nei binari di logica e vita.

Ma già  se si  procede dall'idea che gli  sfruttatori  storici  siano i  "cattivi" fra gli  uomini,

dovrebbe sorgere il timore che persino la finale era perfetta, dei bisogni tutti appagati, vaticinata da

Marx, correrebbe ugualmente il rischio di partorire "malintenzionati", pronti a riprendersi terra e

macchina e a ricapitalizzare a danno di ulteriori subordinati.

Cosa che potrebbe avvenire pure in un'antecedente "dittatura del proletariato", per ragioni di

opportunità  e sicurezza protratta  persino a  tempo indeterminato.  D'altra  parte,  l'esistenza di un

regime totalitario non è mai al riparo dal dissenso e dalla resistenza.

E'  vero  allora  che  secondo  una  focalizzazione  etica  del  genere,  la  realtà  sociale,

contraddistinta  ovunque dal  conflitto  tra  detentori  del  mezzo e lavoratori  sfruttati  e alienati,  si

potrebbe senza discrepanze configurare alla stregua di un ininterrotto scontro tra cattivi e buoni.

E sarebbe anche lecito scorgere in questi ultimi dei soggetti, che avrebbero a un certo punto

e  ad  opera  di  alcuni  illuminati  raggiunto  loro  presa  di  coscienza  e  si  predisporrebbero  al

ribaltamento della situazione in vista della creazione di una società comunista, priva d'alienati e

immiseriti.

Ma il problema sta nel fatto che nessuno stabilisce mai chi siano i buoni e i cattivi, quali i

loro numeri e i tempi degli uni e degli altri,  ragion per cui anche in presenza di un mondo di

"soddisfatti", accanto al governo finale di semplice amministrazione ipotizzato da Marx, dovrebbe

pure esistere una centralina etica di educazione, controllo, sanzione o repressione.

E  se  le  cose  stanno  in  questi  termini,  in  ogni  caso  un'inattesa  generazione  di  corrotti

basterebbe a spazzar via persino la solidale e filantropica società comunista.

Tuttavia, la tesi marxiana della tranquillità di una società, che soddisfi le esigenze di tutti, ci

allontana dall'idea di un uomo "etico", ossia da quell'idea deducibile dagli aggettivi e dai sostantivi

già citati, quali "sfruttatori" e "sfruttati" e "furto" ed "usurpazione".

Essa rimanda invece ad individui di sola materia, i quali, se paghi di ciò di cui sentono il

bisogno, non si scatenano in tensioni e agitazioni varie e violenze in senso lato.

Anche così, però, sempre se si guarda al pensiero marxiano totale, l'antropologia non trova

nelle  riflessioni  sul  sociale  o  sull'economia  delle  estensioni,  bensì  delle  belle  e  buone



contraddizioni.

Infatti,  come notato in precedenza,  poiché le società che necessariamente si susseguono

nella storia sarebbero tali  da fare di quest'ultima la cronaca di un'eterna lotta di classe, da tale

visione delle cose emergerebbe allora un dato incongruente: l'immancabile presenza di individui

sospinti da bisogni diversi da quelli colti da Marx, ossia tendenze al dominio e all'arrichimento

incontrollato a scapito d'altri.

I soggetti in questione, essendo anch'essi uomini e figurando a qualunque livello di civiltà,

in  un  contesto  antropologico  rigorosamente  materialistico  testimonierebbero  allora  due  precisi

fattori: la prevalenza finale nell'uomo di spinte all'incetta di beni e denaro, fino al salto di qualità

del controllo dei mezzi che a questi portano; la semplice superiorità per intelligenza e forza degli

individui di quell'appropriazione indebita capaci.

E a partire da tali deduzioni, se non la fase rivoluzionaria, leggibile pure come il sussulto

degli  sfruttati  sugli  sfruttatori,  già  il  seguente periodo della  "dittatura del  proletariato" sarebbe

giocoforza inimmaginabile.

Esso infatti non potrebbe che costituire la nuova piattaforma storica di scontro tra soggetti

mossi più dall'istinto di accumulo di ricchezza e potere, che dai bisogni pensati da Marx.

Senza considerare che, se si combinano tali esiti antropologici, che non vedono abusati e

profittatori,  ma vincitori  e vinti,  con la tesi  marxiana sui limiti  del  capitalismo, nel "Capitale"

descritto appunto come sistema per natura destinato a implodere, si dovrebbe meglio ammettere

che la medesima, dolorosa fine, accomunante borghesi e operai, più che alla rivoluzione dovrebbe

condurre a un accordo corale.

Esattamente quanto postulato ad esempio dal già citato Hobbes, a proposito del potenziale

sfacelo sociale, insito in quello scontro generalizzato che sarebbe lo "stato di natura".

A riprova di quanto sinora osservato, sta allora il semplice fatto che i medesimi regimi del

Socialismo reale non sono mai stati il risultato della ribellione di oppressi contro speculatori, bensì

il compimento di un moto rivoluzionario gestito da una fazione agguerrita e minoritaria, la quale ha

trovato solo inizialmente appoggio nelle popolazioni immiserite e poi, anche a danno di queste

ultime,  ha imposto e  difeso dall'alto,  se necessario con violenza e propaganda, uno schema di

società comunista molto simile a quello caldeggiato da Marx.

Insomma, il Socialismo storico è una vittoria etica, non l'inevitabile approdo strutturale di

collettività  usate  e  frustrate.  E non avrebbe potuto che essere così.  Il  marxismo è innanzitutto

assurdo già sotto il profilo dell'antropologia.

Se gli uomini sono creature di natura esigenti solo la soddisfazione di certi bisogni, nei

quali starebbe appunto la loro stessa essenza, allora i due corni della questione: o tali istanze sono

spontaneamente  costruttive,  tali  comunque  da  non  cagionare  mai,  in  quanto  conducenti



all'affermazione  di  un  dato  equilibrio  tra  i  componenti  la  comunità,  l'autodistruzione  di

quest'ultima,  e  ciò  è  quanto  accade  nelle  società  animali;  oppure  le  stesse  spinte  si  offrono

all'opposto egoistiche, interessate, prevaricanti, motivo insomma di inevitabili catastrofi collettive.

Ma un crollo sociale annunciato e del genere non esige rivoluzione. Semmai un patto che lo

scongiuri grazie alla posizione di relazioni utili tra gli individui. La rivoluzione è il mezzo di cui si

serve la  compagine che rivendica diritti  conculcati,  non la  soluzione di  un imminente collasso

comune, dovuto all'interesse illimitato di chiunque.

E lungo questa strada si giunge allora ad una duplice conclusione.

Innanzitutto,  che l'unica impostazione materialistica coerente è quella  a-storica,  antica e

moderna:  gli  uomini  per  natura  si  derubano  e  si  aggrediscono  reciprocamente  sino  al  limite

dell'autodistruzione; possiedono però un instinto più forte, quello alla sopravvivenza, quindi una

ragione opportunamente calcolatrice; si accordano dunque intorno a un potere comune per non

scomparire; si predispongono ad insegnare tutto ciò alle generazioni future, che non ne faranno

esperienza diretta.

Quindi che l'alternativa a tale indirizzo è il riconoscimento della dimensione etica.

Che cioè l'uomo "non vive di solo pane", che non possiede un complesso di affetti e pensieri

determinanti, che è dunque di continuo costretto a giustificarsi e di conseguenza il capitalismo o il

feudalesimo o qualsiasi altro sistema socio-economico sono scelte di cultura, esattamente come è

un'opzione ideologica quella  da cui  è  derivato il  comunismo nella  storia,  laddove esso è stato

costruito.

Così gli esempi del cosiddetto "socialismo reale" si sono rivelati drastiche trasformazioni di

società praticamente agricole, non esiti pressocché inevitabili del capitalismo industriale; spesso si

sono  colorati  di  venature  nazionalistiche,  in  opposizione  alle  aperture  al  colonialismo  ed

all'imperialismo straniero da parte dei regimi locali abbattuti; sono stati la vittoria di minoranze

estremamente  ideologizzate,  determinate,  armate,  talvolta  finanziate  da  altri  socialismi,

inizialmente appoggiate da popolazioni contadine vessate dai conservatori, spesso costrette pure ad

imporre a queste ultime, con la forza, risultati rivoluzionari non esattemente migliorativi delle loro

condizioni.

E quando si dice che i comunismi hanno fatto più morti che i fascismi, si dice il vero.

Anche  se  il  morto  comunista  si  giustifica  dall'obiettivo  di  un'uguaglianza,  estranea

all'odioso darwinismo della mentalità fascista.

D'altronde, la prova netta della natura ideologica ed etica dei regimi comunisti  storici  è

fornita  dall'immancabile  culto  della  personalità  dei  leader  rivoluzionari  e  persino  dei  loro

successori.

Stalin, Mao, Che Guevara, Pol Pot, Ho Chi Min, Kim Il-Sung e via di seguito, sono divenuti



tutti esempi delle virtù rivoluzionarie d'ostacolo allo sfruttamento imperialista, di rispetto pieno dei

valori di parità e solidarietà sociali ed economiche. Tutti, insomma, "santi" del Socialismo.

Così, se si vuol partire con un esempio per pubblicità eclatante, nei fatti analogo agli altri,

occorre  in  via  preliminare  osservare  che  la  presa  del  potere  dei  Khmer  rossi  di  Pol-Pot  in

Cambogia,  nel  1975,  soddisfece  innanzitutto  le  speranze  cinesi  e  sovietiche  relative

all'eliminazione del regime repubblicano di Lon Nol.

Nata cinque anni prima da un colpo di stato ai danni della monarchia di Sianouch, tesa a

consegnare  il  paese  all'influenza  economica  e  politica  statunitense,  tale  repubblica  si  era  pure

schierata con gli Stati Uniti nella contemporanea guerra vietnamita.

I Khmer rossi sterminarono allora e rapidamente servitori del regime precedente e collusi

con esso. Quindi misero in moto il loro progetto.

Obiettivi  del  nuovo  ribaltamento  politico  cambogiano  furono  l'interruzione  immediata,

violenta, dei primi passi verso rudimentali forme di industrializzazione ed occidentalizzazione del

paese, quindi la realizzazione, di punto in bianco, di una società basata su un'idea di comunismo

agrario totale.

In  essa  fu  abolito  il  denaro,  i  templi  buddisti  e  qualsiasi  istituzione  culturale  vennero

distrutti, infine si avviò un'operazione di travaso, da un giorno all'altro, di enormi contingenti di

popolazione urbana nelle campagne, la quale provocò la morte per fame, stenti e violenze varie di

circa un milione e mezzo di persone.

Nella Cuba della fine degli anni Cinquanta, Fidel Castro e i guerriglieri "barbudos" posero

termine ad una vergogna coloniale, consentita agli statunitensi da vari "caudillos" locali. Di essi

Fulgencio Batista,  il  dittatore messo in  fuga nel  capodanno del  1959 dalle  truppe dello  stesso

Castro, fu l'ultimo esemplare.

Anche in questo caso, l'economia dell'isola liberata era nettamente agricola, fondata sulla

monocultura  della  canna  da  zucchero.  Tale  coltivazione  era  appunto  controllata  dal  capitale

statunitense, dunque organizzata e gestita da stranieri, evidentemente insensibili alle esigenze della

popolazione contadina indigena.

Il  nuovo governo rivoluzionario  collettivizzò  l'agricoltura,  statalizzò  industrie,  banche e

servizi; infine strinse un'alleanza politico-militare ed economica con l'Unione Sovietica.

Il contenuto dell'accordo economico stava in sostanza nello scambio della maggior parte

dello zucchero con forniture di petrolio da un lato, finanziamenti e aiuti militari dall'altro.

Inoltre, il partito unico assunse il controllo di cultura e informazione, diede inizio ad una

politica di indottrinamento della gente al Socialismo, quindi al culto degli eroi della rivoluzione, tra

i quali un posto di rilievo spettò da subito al defunto in guerra, dunque martire, Ernesto "Che"

Guevara.



Su queste basi, nonostante l'embargo, ideologico e strategico, sgradito all'ONU, da parte

degli  Stati  Uniti,  Cuba  conobbe  presto  un  netto  miglioramento  delle  condizioni  della  sua

popolazione in tutti i settori, da quello alimentare a quello scolastico.

I nodi della dipendenza dall'URSS sarebbero venuti al pettine all'inizio degli anni '90, al

momento  cioè  del  crollo  dei  regimi  socialisti  dell'Est  europeo,  quando il  paese  perse  gli  aiuti

sovietici,  i  mercati del Comecon nei quali era inserito, essendo anche privo delle risorse per il

riavvio, su altre basi, di un'economia di fatto subalterna e mai decollata.

La crisi  economica  avrebbe allora  acuito il  dissenso e  alimentato ulteriormente la  fuga

dall'isola e verso gli USA di gruppi di profughi, il numero dei quali, dal 1959 ad oggi, ha raggiunto

all'incirca il milione e mezzo.

Anche  l'esempio  cinese  è  allora  emblematico  del  semplice  uso  ideologico,  ad  opera  di

determinate  fazioni  rivoluzionarie,  di  quella  che  Marx  concepiva  come  una  teoria  scientifica,

relativa a uomo e storia.

Sul finire degli anni '20 del XX secolo, Mao Zedong, Ciu teh e tutti gli altri comunisti

sopravvissuti  al  tentativo  di  cancellazione  del  partito  da  parte  delle  truppe  del  Kuomintang,

organizzarono la resistenza nel Sud della Cina, nella regione montuosa del Kiang-si.

Qui nacque un'entità politico-militare a base contadina, di ispirazione appunto socialista,

sotto la guida del cosiddetto "esercito rosso".

Infatti,  il  generale  Chiang  Kai-shek,  segretario  del  Kuomintang  e  presidente  della

repubblica, in concomitanza con la sottomissione dei "signori della guerra", i riottosi governatori

militari delle province, si era prefisso pure la più dura repressione anticomunista.

L'azione ostile e continua degli eserciti conservatori indusse allora i comunisti a lasciare il

Sud in direzione Nord-Est, verso un'area più adatta al progetto rivoluzionario, quale era lo Shen-si.

La cosiddetta "lunga marcia" avvenne a piedi tra l'autunno del '34 e quello del '35, coprì

all'incirca 12000 chilometri e coinvolse un'ampia compagine di uomini, donne e bambini, di circa

130000 individui, predisposta e organizzata alla guerra sia negli uomini che nelle donne.

Essa si concluse infine sì con l'arrivo alla meta prestabilita, ma a seguito di un massacro che

decurtò la massa armata di più di un centinaio di migliaio di persone.

Tuttavia,  lungo  il  tragitto,  l'opera  di  istruzione,  aiuto,  propaganda  fra  le  popolazioni

contadine del cuore della Cina, immiserite e vessate dai funzionari e dai soldati del Kuomintang,

avrebbe contribuito non poco a gettar le basi della rivoluzione futura.

Infatti,  dopo  la  parentesi  collaborativa  fra  maoisti  e  nazionalisti  nella  guerra  contro

l'invasore giapponese, dal '37 al '45, nel triennio successivo Mao organizzò e condusse a termine il

moto  rivoluzionario  contro  i  conservatori  del  Kuomintang,  cui  non rimase  che  rifugiarsi  nella

prospiciente isola di Taiwan.



Nasceva allora la Repubblica Popolare Cinese.

Nel frattempo Mao aveva elaborato la cosiddetta "via cinese al comunismo", attagliata alla

realtà agricola e povera con la quale egli si era confrontato. La sua idea di Cina comunista esigeva

dunque  egualitarismo  e  comunitarismo,  ma  anche  la  diffusione  di  un  puritanesimo  di  tipo

contadino, essenzialmente fatto di frugalità e rispetto dei mezzi e dei risultati del lavoro.

Ma già  dall'inizio della  sua attività  rivoluzionaria,  Mao aveva manifestato un personale

modo di intendere il comunismo. Che egli vedeva sottoforma di una continua predisposizione alla

lotta contro nemici esterni ed interni.

Così era stato ai tempi dell'"esercito rosso" e del conflitto col Kuomintang; la stessa cosa

sarebbe avvenuta nella Cina comunista a cavallo tra gli anni Sessanta e Settanta. Laddove Mao,

benché fuori dalla presidenza della repubblica sin dal '58, in quanto capo del partito promosse la

"rivoluzione culturale".

Si trattava di una strategia della "guardia alta" contro involuzioni borghesi, per esempio

burocratiche o partitocratiche, nell'amministrazione del paese. Una sorta di assidua "dittatura del

proletariato", che Mao sancì con la costituzione del '75 e che in concreto si articolò in una serie di

proteste giovanili e popolari, suscitate e assecondate dallo stesso leader, contro oppositori e fautori

di un modello considerato immobilistico e di tipo sovietico.

Sommosse sistematicamente culminanti in umiliazioni pubbliche e feroci persecuzioni dei

dissidenti; sicuramente causa di centinaia di migliaia di morti.

Nel  Vietnam del  1945,  dopo il  crollo  della  potenza  giapponese  e  con  la  sola  presenza

francese nella  penisola,  Ho Chi Min, fondatore del  movimento vietnamita  anticolonialista  e  di

ispirazione comunista del "Viet minh", proclamò unilateralmente l'indipendenza di tutto il paese,

dal Tonchino alla Cocincina, da Nord a Sud, dando origine alla Repubblica Popolare del Vietnam.

Il Viet minh prima, i Vietcong dopo, sarebbero stati allora i protagonisti di una lunga guerra

di liberazione, la cui prima tappa sarebbe stata la cacciata dei francesi nel '54, il secondo successo

quella degli americani, con la presa di Saigon del '75.

Da quel  momento  in  poi  il  paese  sarebbe  stato  riunificato  mediante  un  vero  e  proprio

riassorbimento del Sud nel Nord e sotto un regime di intransigente comunismo, almeno alle origini

in prevalenza agrario.

Ma addirittura,  entrato  nella  sfera  d'influenza  dell'URSS e  con l'ambizione  di  un ruolo

egemone in Indocina, il Vietnam degli anni successivi avrebbe a sua volta invaso la Cambogia,

stato anch'esso comunista, e progettato pure il controllo indiretto del Laos.

E la recessione dal proposito imperialista sarebbe arrivata solo sul finire degli  anni '80,

causa il  crollo dell'URSS e a seguito di un persistente  stato conflittuale  con la  Cina popolare,

intervenuta a sostegno della sovranità cambogiana, già nei primi anni della crisi.



Quando, nell'aprile del 1917, con partenza dalla Svizzera e dopo un rocambolesco viaggio

lungo  l'Europa  centrale  infiammata  dalla  Grande  Guerra,  Lenin  giunse  a  San  Pietroburgo,  la

maggioranza  nei  soviet  non era  bolscevica,  e  il  socialrivoluzionario  Kerenskij  rappresentava il

soviet  di  Pietrogrado  presso  il  governo  L'vov,  cioè  il  risultato  borghese  e  democratico  della

Rivoluzione di febbraio, la quale aveva messo in fuga lo Zar ed il resto dei Romanov.

Ma i bolscevichi avevano le idee chiare: pace unilaterale, immediata, senza indennità ed

annessioni; rivoluzione socialista di operai e contadini. Anche se le condizioni socioeconomiche

russe  erano  estremamente  arretrate,  come  possono  essere  quelle  di  un  paese  non  solo  non

capitalista, ma pure dal punto di vista agricolo anni luce lontano dalle tecnologie e le innovazioni

agronomiche adottate nel resto d'Europa.

Ma la sicurezza e la determinazione ebbero alla fine la meglio.

La conversione in un'ulteriore sconfitta dell'offensiva russa in Galizia nell'estate dello stesso

anno e il ruolo determinante svolto dai bolscevichi medesimi nel bloccare tentativi di colpo di stato

reazionari, che puntavano al ritorno all'assolutismo, ingrossarono le fila della fazione estremista,

anche sotto il profilo della rappresentanza nei soviet.

E ne accrebbero il credito presso la popolazione.

Così, mentre la rivolta già dilagava nelle campagne contro nobili proprietari e odiati Kulaki,

i bolscevichi organizzarono la Rivoluzione d'Ottobre, la quale si concluse con la presa dell'allora

capitale russa, appunto Pietrogrado, e la fine del governo altoborghese di febbraio.

La loro aggressività fu allora determinante nell'annichilimento delle altre forze politiche in

soviet e congressi vari e persino in quella che sarebbe stata l'Assemblea Costituente.

Dunque furono costoro ad assumere la guida del cambiamento, il quale, grazie a una serie di

immediati provvedimenti, si indirizzò verso la nascita di uno stato socialista e nel quale con abilità

gli estremisti riuscirono a gestire pure le novità rivoluzionarie delle campagne, di cui non erano

stati protagonisti.

Il resto delle vicende è noto.

La rivoluzione non si esaurì con la presa bolscevica di San Pietroburgo e con la saldatura tra

l'azione dei soviet e le innumerevoli rivolte contadine.

Come era  prevedibile,  pur  non potendosi  permettere  l'invio  a  profusione  di  contingenti

filozarisiti,  a  causa  dell'opposizione  interna  di  sindacati  e  partiti  socialisti,  le  nazioni  europee

intervennero a favore delle  "armate bianche",  gli  eserciti  reazionari  presto costituitisi  sul vasto

territorio russo, con finanziamenti e forniture d'armi.

Ciò  provocò  il  cosiddetto  "comunismo  di  guerra",  ossia  l'organizzazione  di  un'intera

nazione  in vista della vittoria nel conflitto con i conservatori, la quale richiedeva, per farla breve, il

mantenimento  e  il  rafforzamento  dell'"armata  rossa",  l'immenso  esercito  messo  in  campo  dai



comunisti con questo obiettivo.

Miseria  già  prodotta  dalla  guerra,  blocco  ed  embargo  delle  nazioni  ostili,  frequenti

requisizioni di beni di prima neccessità, repressione sistematica di ogni protesta condussero allora

alla morte di milioni di uomini nelle campagne, prima che il pericolo controrivoluzionario fosse per

sempre scongiurato.

E tuttavia, al fine di realizzare veramente un sistema socio-economico socialista, il paese

dovette passare per la NEP, la nuova politica economica,  la quale lasciava sì spazio a limitate

attività  produttive e commerciali  private  e  sotto  la  sorveglianza statale,  ma venne riconosciuta

come unica strada percorribile per l'accantonamento degli ingenti capitali indispensabili al decollo

dell'industrializazzione, alla diffusione delle stesse tecnologie agricole.

Così nell'URSS, l'Unione delle Repubbliche Socialiste Sovietiche, nata col patto del 1922, il

comunismo si sarebbe perfezionato solo negli anni trenta, cioè dopo la morte di Lenin e sotto lo

stalinismo.

Il governo di Stalin si contraddistinse per tre fattori.

Il  primo fu l'abbandono dell'idea leniniana della  "rivoluzione permanente",  da esportare

nelle altre nazioni capitalistiche; il secondo, l'avvio a marce forzate dell'industrializzazione e della

collettivizzazione  agraria,  che  pesarono  enormemente  sulla  popolazione  contadina;  il  terzo,  la

repressione del dissenso, da quello relativo all'interruzione del moto rivoluzionario a quello contro

la  brutale  drasticità  del  processo  di  crescita  industriale  e  di  costruzione  del  Socialismo  nelle

campagne.

Stalin, com'è noto, ebbe allora scarsa pietà per gli oppositori, rapidamente falcidiati nelle

cosiddette "purghe". E a lui si deve l'introduzione in Russia del culto della personalità del leader,

dell'indottrinamento già scolastico all'ideologia comunista.

In  ogni  caso,  bisogna  sottolineare  come,  pur  comportando  ingenti  costi,  anche  umani,

soprattutto fra le masse rurali,  la dura politica economica staliniana fece dell'URSS la seconda

nazione più ricca del tempo e un paese nel quale la disoccupazione era inesistente,  il  tasso di

analfabetismo crollava, l'assistenza sanitaria diveniva garantita a chiunque.

Il caso più "strano" di regime comunista è però rappresentato dalla Repubblica Democratica

Popolare Nordcoreana.

Dal 1948 la Corea del Nord è retta da un regime socialista a partito unico, a capo del quale è

avvenuta la successione dei membri di una vera e propria dinastia: il nonno, Kim Il-Sung, morto

nel 1994, il  figlio,  Kim Jong-Il,  deceduto di recente nel 2011, il  nipote,  Kim Jong-Un, attuale

presidente dello stato e segretario del partito.

Il primo dei "dinasti" e padre della patria, Kim Il-Sung, vi organizzò il Socialismo.

Egli  infatti  nazionalizzò  l'industria  pesante  e  nelle  campagne realizzò  progressivamente



sistemi di conduzione agricola cooperativa, articolata in grandi e medie aziende.

Ma fu anche lui  a dettare le linee ideologiche del partito,  le quali  si  risolvevano in un

impasto di maoismo, nazionalismo, autarchia e culto della personalità del leader.

Il  nazionalismo e  l'autarchia  non hanno impedito  ai  coreani  di  ricevere  petrolio  e  aiuti

finanziari dalla Russia, quindi importazioni alimentari e di concimi dalla Cina almeno fino alla

metà degli anni '90. Fino a quando cioè le due potenze non hanno conosciuto un momento di crisi e

transizione.

Questa fase d'interruzione di quell'import, associata a periodi di siccità e inondazioni, ha

condotto il paese a pesanti carestie. E condizioni del genere, tra gli anni '90 e i 2000 lo hanno

avvicinato ad una cooperazione economica con Corea del Sud e Stati Uniti.

Ma breve sarebbe stata la durata di tali relazioni.

Infatti,  ritenendo  di  rischiare  attacchi  o  destabilizzazione  civile  dalle  vicine  nazioni

occidentalizzate, dagli inizi del terzo millennio la Corea del Nord ha avviato un programma di

costruzione di testate nucleari ad uso bellico. E le conseguenti, dure sanzioni dall'UE e dagli USA

son divenute anche negli ultimi tempi motivo di rinnovate carestie tra la popolazione del paese.

C'è un pensatore dell'Ottocento, da cui Marx ha attinto a piene mani.

L'accusa di "misticismo logico" mossa ad Hegel, di ribaltamento della tradizionale relazione

tra pensiero e realtà, quindi del parallello rapporto linguistico di soggetto e predicato, come è noto,

sono già infatti posizioni di Ludwig Feuerbach.

In  verità  Marx assomiglia  a  Feuerbach anche  in  quanto  ne  ricalca  le  contraddizioni  in

merito alla nozione di uomo. Così l'antropologia feuerbachiana offre il fianco alle stesse riserve

sollevabili alla marxiana.

Feuerbach rovescia i cardini dell'hegelismo facendo della cultura un prodotto della natura,

quindi  del  pensiero  una  costruzione  di  contenuto  religioso,  frutto  della  consapevolezza  e

dell'angoscia del proprio limite, dominanti in ogni uomo.

Inoltre,  a  differenza  del  filosofo  idealista,  egli  vede  nella  storia  il  ripetersi  delle  stesse

dinamiche civili, data l'assunzione della natura, cioè di una realtà invariabile, come fonte di ogni

esempio di cultura.

Per il  Feuerbach dell'"Essenza del  cristianesimo" e  dell'"Essenza della  religione",  Dio è

infatti sempre e comunque il risultato di una proiezione di ciò che ciascun uomo vorrebbe e non

riesce ad essere; un nucleo concettuale che raccoglie così le caratteristiche della specie umana tutta,

la quale, in confronto ad esemplari dotati solo di alcune fra tutte le sue potenzialità, si presenta

invece onnipotente.

Ma quest'uomo di  "carne  e  sangue",  così  timoroso  da  porsi  sotto  la  protezione  di  una

divinità  che  egli  stesso  ha  creato,  da  inventarsi  di  regione  in  regione  della  terra  lo  stesso



rassicurante pensiero metafisico, è pure una creatura sociale.

Egli è infatti persuaso che realtà e verità esistano solo in quanto rispettivamente percepite e

pensate da più persone. Perciò sarebbe stato dotato da madre natura di quell'"amore", che lo spinge

spontaneamente  a  stringere  rapporti  con  gli  altri,  ad  instaurare  col  prossimo  indispensabili

relazioni.

Ora,  questa  creatura  di  natura  che  sarebbe  appunto  l'uomo,  in  base  ai  "Principi  della

filosofia dell'avvenire" del medesimo filosofo, dovrebbe allora ritornare a se stessa, sconfiggere la

cosiddetta  "alienazione"  religiosa,  abbracciare  l'ateismo e  dedicarsi  al  miglioramento  delle  sue

condizioni materiali, dal momento che le sue stesse facoltà mentali sarebbero condizionate dalla

sua fisiologia.

Dovrebbe  cioè  effettuare  un'improvvisa  scelta  etica,  spirituale.  La  stessa  che  egli,

trascendendosi, avrebbe già fatto.

Bibliografia

•  Alatri  Paolo,  Lineamenti  di  storia del  pensiero politico moderno,  Rubettino Editore,

Catanzaro 1992.

• Bedeschi Giuseppe, Introduzione a Marx, Laterza, Roma-Bari 1981.

• Boffa Giuseppe, Storia dell'Unione Sovietica, Mondadori, Milano 1976-79.

• Cerroni Umberto, Teoria della crisi sociale in Marx, De Donato, Bari 1970.

•  Epicuro,  Lettere  sulla  fisica,  sul  cielo  e  sulla  felicità,  nella  collana  "I  classici  del

pensiero", introduzione, traduzione e note di N. Russello, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

• Gott Richard Willoughby, Storia di Cuba, nella collana "Oscar storia", traduzione di M.

G. Bosetti Mazzola M. Sala M., Mondadori, Milano 2008.

• Hobbes Thomas, Il pensiero etico-politico, antologia, nella collana "Pensatori antichi e

moderni;  88", scelta,  intoduzione e note di Arrigo Pacchi,  traduzioni di N. Bobbio e A.

Pacchi, La Nuova Italia, Firenze 1989.

•  I presocratici, antologia di testi, a cura di Antonio Capizzi, La Nuova Italia, Firenze

1973.

•  Marx Karl,  Engels  Friedrich,  Il  manifesto  del  partito  comunista,  nella  collana  ET

Saggi, note di B. Bongiovanni traduzione di E. Cantimori Mezzomonti,  Einaudi,  Torino

2005.

• Mugnai Massimo,  Il mondo rovesciato. Contraddizione e "valore" in Marx, Il Mulino,

Bologna 1984.

•  Naville Pierre,  D'Holbach e la filosofia scientifica del XVIII secolo,  traduzione di L.



Derla, Feltrinelli, Milano 1976.

• Riotto Maurizio, Storia della Corea. Dalle origini ai nostri giorni, nella collana "Storia

paperback", Bompiani, Milano 2005.

• Roggerone Giuseppe Agostino,  Controilluminismo, saggio su La Mettrie ed Helvétius,

Milella, Lecce 1976.

• Schram Stuart,  Mao-Tse-Tung e la Cina moderna, traduzione di A. Valori Piperno, Il

Saggiatore, Milano 1968.

• Terzani Tiziano, Fantasmi, nella collana "Saggistica TEA", TEA, Milano 2009.

• Tomasoni Francesco, Feuerbach e la dialettica dell'essere. Con la pubblicazione di due

scritti inediti, La Nuova Italia, Firenze 1982.

• Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'età dei lumi, Bompiani, Milano

1985.

• Villari Rosario, Storia contemporanea, Laterza, Bari 1984.

• Young Blatt Marilyn,  Le guerre del Vietnam. 1945-1990, nella collana "Oscar storia",

traduzione di R. Contestabile, Mondadori, Milano 2007.

Liberal

Il nuovo Fascismo non passa per alcuna forma di nazionalismo.

Anzi,  al  giorno  d'oggi,  rispetto  alla  sua  capacità  di  intolleranza  e  propaganda,  il

nazionalismo risulta  essere puro folclore da film in costume.  Colore contro numero.  Parola  in

confronto a fatto.

Il Fascismo odierno è "liberal". Ed è di sinistra; poiché riesce mirabilmente a conciliare

borghesia e cultura corrente con solidarismo.

Un "liberal" infatti  non è mai povero, è aggiornato,  l'idea democratica e laica ne segna

forme espressive e criteri di giudizio e ha sempre un occhio su chi è in ritardo sul terreno sociale.

Di questa inquietante entità politica,  inesistente negli anni di comunisti contro fascisti  e

fascisti  e comunisti  contro cristiani centristi,  le origini vanno forse ricercate nell'emersione del

villaggio  globale  e  nella  lenta,  conseguente  avanzata  dei  precetti  appunto  liberali  e  laici  delle

legislazioni transnazionali, a regolamento di contatti e contratti.

Ma la categoria in questione è davvero recente? O rappresenta un'esemplificazione solo

odierna di un atteggiamento dello spirito già manifestatosi nella storia?

Se si ripercorre forse la sequenza più dettagliata delle posizioni di quello nel cammino della



filosofia tutta, ovvero la nota "fenomenologia" hegeliana, l'interpretazione della realtà operata dal

"liberal"  sembra  già  esservi  contemplata.  Vediamo  allora  quando  in  quella  vasta  indagine  dei

sistemi di valori umani e perchè.

Com'è noto Hegel non ammette scissione tra logica e reale e vede il secondo intimamente

regolato dalla prima. In conseguenza di ciò due coscienze non si incontrano sulla base di principi

che  le  trascendano,  semplicemente  si  oppongono  dolorosamente  fino  a  riconoscersi  fattori

combinati di un'epoca con un certo grado di spiritualità e una cultura assegnante loro ruoli precisi.

Ma  prima  di  sentirsi  espressioni  integrate  di  un'identica  civiltà,  le  due  anime  si

confronterebbero assumendo posizioni diverse, parziali e insoddisfacenti, in un tentativo più volte

reiterato di spiegazione e risoluzione del conflitto.

Intanto, nell'ottica del filosofo tedesco, non essendoci accordo su irreali principi metastorici,

ogni coscienza non può che puntare al riconoscimento di sé da parte dell'altra e così affrontarla,

fino a soccomberne o dominarla.

Quindi, e l'anima prevalente e quella asservita vagherebbero alla ricerca del superamento

della  reciproca  dipendenza,  per  le  tappe  e  le  soluzioni  soggettive  e  imperfette  di  cui

abbiamo detto.

La  filosofia  stoica  per  esempio,  quella  della  vittoria  della  ragione  sulle  passioni  e  del

conseguente riallineamento del soggetto col "logos", il principio guida del reale, non li annulla,

semplicemente reprime l'invidia della coscienza dominante sull'abilità acquisita dalla sottoposta,

quindi l'odio in quest'ultima causato dal suo stato di soggezione.

Ugualmente  incapace  di  un  superamento  dei  dolori  è  la  proposta  scettica,  per  la  quale

signore  e  servo  si  accontenterebbero  delle  proprie,  rispettive  condizioni  per  puri  motivi  di

convenienza e utilità, negando infatti essa valori stabili, sulla base dei quali rigettarle o meno.

L'idea giudaico-cristiana costituirebbe addirittura  per Hegel  un additivo di  infelicità  per

entrambe le anime, indicando il superamento del contrasto nella fede in una perfezione, appunto

Dio,  affatto  estranea  al  mondo:  perfezione  che  darebbe  già  benessere  in  vita  al  rispetto  di

comandamenti nel caso ebraico; la pienezza del contatto eterno con essa dopo la morte in quello

cristiano e a patto dell'applicazione in terra dell'universale legge della pietà. 

Le succesive posizioni della coscienza esaminate da Hegel, quanto a consapevolezza delle

proprie condizioni da parte delle anime, risulterebbero un salto di qualità rispetto alle precedenti.

Le coscienze infatti in esse inizierebbero a giustificarsi come componenti di una logica che

le spiega. Il punto è che ancora esse non comprendono di che genere sia il quadro di regole in cui si

inserirebbero.

In un caso,  esse pensano di  rispondere ad una ragione di  tipo naturale.  Ed è  questa  la

situazione di chi ad esempio accredita e coltiva la psicologia, scienza che attribuisce all'uomo un



insieme articolato di esigenze e facoltà di natura, il mancato esaurimento delle quali comporterebbe

stati mentali patologici.

In  questo  contesto  di  idee  il  rapporto  tra  coscienze  dovrebbe essere  comunque tale  da

soddisfare istanze diverse e tuttavia tutte d'origine fisica, e accostanti quindi l'uomo all'animale.

L'alternativa  a  questa  impostazione  è  allora  una  posizione  attiva  dell'anima,  la  quale

vedrebbe ora  nella  logica  in  cui  si  scorge  giocoforza  inquadrata  solo  un  proprio  e  soggettivo

prodotto. In questo senso si transiterebbe dall'oggettività della psicologia alla parzialità di un'etica,

intesa come complesso di valori individuali, eletti a forma della propria vita e pretesi pure dalle

esistenze altrui.

E qui Hegel individua tre categorie di morali, espresse da coscienze ora in relazione sulla

base di principi affatto personali: l'estetismo e la legge del raffinato piacere fisico e mentale, cioè

un'idea che tuttavia non reggerebbe rispetto alla gestione di un'esistenza disseminata di prosaici

bisogni e pessimi guai; l'idealismo di chi al contrario combatte fino al martirio per una causa che

vorrebbe assoluta, ma che non può che scontrarsi con rivendicazioni altre della stessa origine e

anch'esse,  dal  proprio  punto  di  vista,  meritevoli  di  categoricità;  infine  il  razionalismo  di  chi

intenderebbe correggere presunte storture del mondo, il cui andamento prosegue invece indifferente

a suoi sforzi, perché normato da ciò che egli non vede.

Oltre queste mancate soluzioni al rapporto tra coscienze che ormai si riconoscono pedine di

un piano metaumano, il filosofo di Stoccarda individua una concezione che farebbe dell'uomo in

quanto uomo l'origine di un sistema di valori da razionalizzare ed elevare a criteri per la propria e a

metro di giudizio per l'altrui esistenza.

Stavolta però gli obiettivi etici non sarebbero suggeriti dalla o da una presunta naturalità

dell'uomo, come in certe posizioni già riportate, bensì dai tratti che al di sopra della natura quello

elevano, a cominciare dalla razionalità, dall'essenza di creatura razionale.

In  un  primo caso  l'individuo  farebbe  dei  compiti  e  dei  doveri  strettamente  personali  i

principi  cui  guardare  nel  dirigersi  e  nel  relazionarsi.  Cosa  che  a  diversi  pensatori  ha  fatto

identificare questa figura del percorso dello spirito con la bassa mentalità borghese.

Una fase differente di tale visione tutta razionale dei valori umani, coglierebbe invece questi

ultimi in prerogative affatto universali, oggi paragonabili ai diritti eterni all'uomo attribuiti dalle

legislazioni internazionali.

Ma esattamente come non si vive del proprio egoismo, non si sa neppure che strada di volta

in  volta  intraprendere,  nel  corso  di  una  vita  fondata  su  concetti  puri  e  inadeguati

all'amministrazione della singolarità del caso.

In una situazione del genere, la necessaria implementazione della prerogativa universale nel

fatto vissuto, riduce quella a norma accidentale, soggetta a una scelta e quindi a un giudizio. Ne



scaturisce  un'ulteriore  atteggiamento  della  coscienza,  che  ora  si  farebbe  appunto  giudice  delle

possibilità d'applicazione di forme eterne ad eventi particolari.

Comportamento che destituirebbe però le stesse prerogative vagliate del crisma di valori e

quest'ultimo  sposterebbe  sui  criteri  di  valutazione  a  monte,  a  loro  volta  pure  di  problematica

individuazione.

Sarebbe allora proprio a fronte di quest'ultima resa,  che la ragione si  lascerebbe andare

all'accettazione dei valori spontaneamente ispiranti le istituzioni statali del contesto in cui é calata, i

quali  essa  condividerebbe  naturalmente  con  le  coscienze  consorelle  e  che  intrinsecamente

normerebbero,  prima  ancora  d'essere  intuiti  dall'artista,  simboleggiati  nelle  liturgie  del  culto,

razionalizzati dalla mente filosofica, i rapporti reciproci tra anime.

Ora  l'ottica  del  "liberal",  grancassa  delle  nobili,  universali  istanze  dell'uomo in  quanto

uomo, dei sacri titoli del giusnaturalismo, potrebbe esser ricondotta al penultimo della carrellata

degli insoddisfacenti esiti della coscienza postulati da Hegel, quello dal filosofo denominato della

"ragione legislatrice": cioè della ragione per sé adottante leggi pensate per l'uomo in assoluto e

dunque fuori da spazio e tempo. Ma perché?

Intanto, stando alla riflessione in esame, non essendo approdato alla soluzione storicistica,

che trova i principi del vivere nell'etica di un mondo e di un periodo, nel livello momentaneo di

emersione  dello  spirito  dall'inconsapevolezza  e  dalla  brutalità  dei  bisogni  di  natura,  anche  il

"liberal"  dovrebbe  sentire  disagio  ed  essere  destinato  a  piegarsi  prima  o  poi  all'unica  realtà

possibile, che è storica.

Dovrebbe.  Per  adesso  però  coloro  che  vengono  chiamati  "liberal"  appaiono  lontani  da

municipalismo, campanilismo, regionalismo, nazionalismo, insomma dagli atteggiamenti politici di

chi difende predilezioni e tradizioni del contesto positivo in cui è civilmente integrato.

Inoltre, sempre prendendo le mosse dall'analisi hegeliana, il "liberal" non sarebbe capace di

venire  a  capo di  un'esistenza  improntata  a  concetti  ovunque suggeriti  dalla  razionalità  umana,

scolpiti nelle legislazioni transnazionali, incantati, ma così formali da risultare inutili alla gestione

del caso spazio e temporalmente determinato.

Eppure il "liberal" sopravvive anche ai divisamenti del filosofo in questione, in quanto, e in

questo finisce anche per confermarlo, non si comporta invero sulla base del diritto di ragione fatto

proprio.

Il  "liberal"  è infatti  una strana entità  perfettamente adattata da un lato a  fare il  proprio

tornaconto, coincidente con un mix di posizione in società e adesione alla cultura ufficiale, stavolta

storica, della sua epoca; dall'altro a conciliare la sicurezza e la partecipazione al dibattito pubblico

ottenuti, col contributo attivo, diretto o indiretto, al superamento del disagio nel caso sofferto da

date categorie sociali.



Egli è insomma una sorta di borghese solidale, buono. Ma allora cosa c'entra con i diritti

fondamentali, costituzionali della persona umana?

Semplice:  se ne serve non alla stregua di regole di vita,  ma,  una volta  messa al  riparo

quest'ultima, solo come criteri di giudizio sul prossimo. E in questo puntando con diabolica malizia

sull'universale credito che la massa accorda a leggi, la cui semplice enunciazione appare poesia.

Ma va da sé che in caso di possibile lesione dei propri intenti e interessi, il "liberal" non

pratica pietà né giudica più secondo concetti puri. Allora glissa, sparisce, parla d'altro.

Se invece tutto procede per il verso giusto, il "liberal", degli enunciati razionali fa clava

contro l'opinione e l'istanza storica: contro socialisti e comunisti, che farebbero ancora di privato e

proprietà fonti di guai, contro i nazionalisti patrioti forieri di discriminazione e razzismo, contro gli

arretrati cattolici e gli evangelici oscurantisti, gli spietati liberisti e via di questo passo.

Un  "liberal"  gioca  coperto.  Egli  è  un  componente  dell'amministrazione  pubblica  e,  se

privato, fedele iscritto di qualche ordine, lobby, consorteria, partito, sindacato, setta, corporazione,

congrega.  Così  difficilmente  sente  crisi,  ammortizzate  dal  contesto  d'inclusione;  inoltre  la

trasversalità della sua presenza sociale gli rende possibile orchestrare campagne, interessando al

contempo diversi  ambiti  del vivere comunitario,  fra i  quali  alcuni  determinanti  come cultura e

informazione.

Su queste basi sociali la figura politica in questione opera non appena le è possibile un

collegamento  tra  questo  o  quel  concetto  astratto  delle  legislazioni  universali  e  l'interesse  al

momento curato dalla sua ramificata fazione; e del primo si serve non per normare il secondo, cosa

impossibile datane l'indeterminatezza, bensì come randello sugli oppositori di quest'ultimo, subito

accusati per uno o un altro motivo d'oscurantismo e barbarie.

Infatti,  la  retorica  che  segue ai  cosiddetti  diritti  eterni  della  persona umana è  tale,  che

chiunque  ritenga  opportuno  saltarli  in  certe  condizioni,  in  linea  di  massima  finisca  non  solo

legittimamente e democraticamente contestato, bensì giudicato come nemico della stessa tenuta

democratica e del genere umano tutto.

Il quadro appena tracciato spiega quindi perché in Europa, nel luogo in cui la categoria

"liberal" è importante se non dominante, e la sua presenza cospicua negli ordini e nelle lobby a

capo  dei  settori  culturali  e  mediatici,  frequenti  risultino  le  operazioni  disinformatorie  e

discriminatorie contro gruppi o singoli, che osino contestare il carattere solo pretestuoso di questo o

quel diritto perfetto, da quella subito riesumato a ispirazione di chissà quale obiettivo in realtà

pratico e interessato.

Il tutto secondo una modalità dell'agire politico dal sapore più amaro che aspro, poiché

Fascismo non conclamato, tradizionale, di matrice nazionalista, ma effetto delle peggiori ipocrisia e

malizia.



Inoltre, se il "liberal" ti perseguita quando ha la ventura di brandirti contro un valore eterno

al momento e per caso utile alla tutela di interessi propri ma di portata nazionale, figurarsi ciò che

non  è  in  grado  di  combinare  manipolando  i  nobili  principi  umani  nelle  questioni  isolate  e

socialmente ininfluenti, nelle occasioni della cronaca ghiotte per attacchi rapidi, privi di rischi e

tutti, come sempre, ideologicamente infondati!


