Debolezze ideologiche

Il fascino liberale

I1 frutto di una ragione che svolge il suo ruolo in modalita di "scienza", nel senso che noi
oggi diamo a tale termine, ¢ I'Illuminismo.

Questo ¢ infatti una posizione di rigetto di un Razionalismo secolare, antico e medievale,
per cui il ricavato logico, in quanto indotto o dedotto infine da concetti di essenze di base e in virtu
della sua stessa natura discorsiva, valeva a prescindere dal confronto coi dati empirici, ed era a tal
punto valido da poter essere imposto come criterio etico o quale fonte di esso.

Ma il percorso per giungere ad un'impostazione del genere ¢ durato alcuni secoli. E tutto ¢
iniziato, ovviamente, nel periodo rinascimentale.

Il Razionalismo classico era una visione delle cose che coglieva un parallelismo tra le
strutture del reale e i criteri della ragione, una corrispondenza in virtu della quale I'nomo godeva
del privilegio della comprensione esatta e della ricostruzione logica della realta.

In quest'ottica, la stessa ragione che per un moderno si configura solo come uno strumento
di elaborazioni formali, i cui risultati richiedono sempre conferme empiriche, si offriva a tutti gli
effetti alla stregua di un mezzo cognitivo diretto. E cid che era elaborato razionale diveniva cosi
ipso facto reale, ontologicamente consistente.

Il sistema aristotelico si fondava sulla tesi che le dieci categorie dell'Essere fossero riflesse
nei concetti funzionali dell'intelletto; e che le proposizioni da quest'ultimo su quelli generate
fossero elementi base di un gioco razionale, induttivo e deduttivo, di per sé produttivo di scienza.

Platone concepiva l'idea, ovvero l'essenza di origine metafisica, schema di una realta
sensibile o matematica o ancora meta morale, pure come un'entita intelligibile impressa nell'anima
con scopi cognitivi o pratici; ed assegnava all'intelletto la capacita d'intuirla, alla ragione la facolta
dialettica di delimitarla linguisticamente, di definirla e connetterla scientificamente alle altre idee.

La medesima impostazione razionalistica penetro nel Medioevo e nella filosofia cristiana, a
partire dalla speculazione patristica fino alla stagione della Scolastica persino posteriore alla
rivoluzione nominalista del frate francescano inglese Guglielmo di Occam, vissuto tra il XIII e il
XIV secolo.

Nella gnoseologia scolastica, di matrice aristotelica, si considerava ancora la conoscenza
intellettiva una comprensione concettuale, e si lasciava alla percezione sensibile la determinazione
del particolare di una sostanza naturale, cio¢ di quei tratti specifici, che a questa venivano dalla

commistione della forma con la materia, 1'elemento appunto, nel "sinolo", individualizzante.



Nella stessa filosofia medievale il gioco poi di induzioni e deduzioni della ragione sui
concetti intellettivamente astratti dalle entita di natura, faceva il resto: costruiva cioé¢ quel
complicato e piramidale impianto di nozioni astratte e tuttavia ritenute reali, dal punto di vista
ontologico fondate, gli "universali", culminante nella determinazione linguistica dell'idea di Dio.

Riguardo al modo in cui secondo gli scolastici la ragione opererebbe dimostrazioni di Dio,
basti pensare ad esempio come, sempre sulle orme dello Stagirita, Tommaso D'Aquino inducesse
che ogni sostanza ¢ mossa da un'altra, deducesse poi che al culmine della serie di sostanze e
movimenti anche l'intera natura, la sostanza universale, la piu estesa, doveva a sua volta ricevere la
propria quantita di moto, e concludesse infine che, richiedendo di per sé il movimento un principio
e presentandosi il nulla oltre I'universo, la causa del moto di quest'ultimo era cosa altra dalla natura
e priva di ulteriori motrici: cio che poteva essere agevolmente chiamato "Dio (Summa Theologiae,
I,q.2,a3).

Cosi, al di qua dell'a posteriori determinata e suprema idea di Dio, i concetti di base
dall'intelletto astratti, le nozioni logicamente desunte a partire da essi e ad incremento di
comprensione semantica, inclusi 1 concetti delle leggi naturali, integravano una completa filosofia
della natura extraumana ed umana.

In Aristotele la giustificazione del sistema dei concetti risiedeva nell'idea che le singole
sostanze da questi indicate scaturivano di fatto dalla situazione in cui Dio, forma pura e atto puro,
passivamente catalizzava lo specificarsi della materia coesistente in un complesso di realta
destinate a un moto ciclico, in un eterno tentativo da parte di quella di adeguarsi alla perfezione
divina e data la resistenza ad esso opposta da cio che ¢ materiale.

Ma tale fondamento dell'articolazione concettuale era ovviamente metafisico e le
innumerevoli elaborazioni formali della ragione alla base di essa, non rispondevano inoltre a tutta
una serie di altrettanto logici dubbi, dall'esperienza stessa emergenti.

In questo contesto di idee si intendeva sostanzialmente la scienza come "deduzione delle
cause necessariec ed eterne delle sostanze", ovvero quale ricerca logica delle quattro cause,
materiale, formale, efficiente, finale di un ente di natura qualsiasi. Essa era dunque il risultato di un
sillogismo, le cui premesse erano per0d intuizioni, principi primi solo intelligibili e di fatto
"intelletti".

E' nota infatti la soluzione aristotelica del problema di premesse non confermabili
dall'induzione, data l'inesperibilita di tutti 1 casi virtuali, tali cosi da essere derubricate ad
"intuizioni", frutti immediati dell'intelligenza.

Vediamo cosi un esempio classico di deduzione scientifica, prima aristotelica poi, nel Basso
Medioevo, accolta da Tommaso D'Aquino.

Ogni sostanza naturale ¢ percepita per il tramite dei sensi come individuale; tuttavia insiemi



di sostanze naturali manifestano tratti comuni. Ora "se le analogie di una realta con altre entita di
natura sono attribuibili ad un'identita di forma" e "se ogni realta ¢ combinazione di quest'ultima e di
materia" e "se essa rimane ai sensi comunque un unicum", allora "la sua singolarita empirica deve
scaturire dall'elemento materiale".

Sulla base di un ragionamento del genere, Aristotele trovava la causa necessaria
dell'individualita della sostanza naturale nel dato materiale di essa. E dice San Tommaso "Materia
signata est principium individuationis in substantiis compositis" (Summa Theologiae, 1, q.29, a.1).

Intendiamoci. La scienza che noi oggi concepiamo e veneriamo, cio¢ quella al contrario
induttiva e sperimentale, ¢ da sempre esistita, anche nella Grecia classica ed ellenistica, quella della
grande stagione filosofica. Nessuno avrebbe potuto ad esempio costruir navi o fortificazioni o
palazzi o armi, privo di conoscenze scientifiche esatte, a cominciare da quelle di statica, dinamica o
termodinamica, idraulica.

E quando un tecnico o un artigiano ha bisogno di nozioni indispensabili a progetti validi e
sicuri, tali dati non possono che essere scientifici in senso moderno. Devono cio¢ nascere da
misurazioni dei fenomeni, prendere corpo in ipotesi sulle leggi di questi guida, rese in formule
matematiche, essere garantiti da verifiche sperimentali o almeno decorsi matematico-deduttivi. C'e
poco da fare.

Vitruvio, il famoso architetto romano del I secolo a.C., nel suo trattato "De Architectura",
evidenzia come l'architetto dovesse padroneggiare geometria, ottica, acustica, idraulica e persino
medicina.

La differenza dunque tra il mondo antico o medievale e quello moderno rispetto a quella
che oggi si dice "scienza", sta solo nel fatto che quest'ultima costituiva un indispensabile strumento
dei tecnici e non viveva di vita propria e autoconsapevolezza. Cosi, quanto alla spiegazione
autonoma dei fenomeni naturali, ad essa provvedeva solo razionalmente e concettualmente la
sezione della "filosofia della natura" di complessivi sistemi filosofici.

Senonché nel 1906 viene alla luce un'operetta sul "Metodo", in cui il matematico e fisico
greco Archimede di Siracusa, vissuto in eta ellenistica nel corso del III secolo a.C., delinea 1
processi che dal suo punto di vista condurrebbero all'elaborazione di leggi sull'andamento degli
eventi naturali, ovvero alla produzione di quella che per noi ¢ oggi scienza.

Archimede siracusano scrisse opere di geometria e calcolo, ma pure di statica. Di queste
ultime ci sono pervenute "Sull'equilibrio dei piani" e "Sui corpi galleggianti". E ad Archimede,
com'é noto, si deve il famoso principio di idrostatica, secondo cui "qualsiasi solido piu leggero di
un fluido, se collocato nel fluido, si immergera in misura tale che il peso del solido sara uguale al
peso del fluido spostato".

Il modello di attivita scientifica propugnato da Archimede non prevede ancora la verifica



sperimentale di intuizioni, per i moderni cardine del metodo di scienza. Archimede dice infatti di
indagini su fatti naturali, come ad esempio quelli coinvolgenti i principi della "leva" e della
"massa", poi della stesura per via induttiva di leggi matematiche che li descrivano, quindi di
dimostrazioni di quelle non empiriche, ma altrettanto rigorose poiché effettuate mediante la
narrazione dei fenomeni secondo gli schemi della geometria euclidea.

Tant'¢ vero che sono in molti a reputare Archimede e non Galileo il vero "padre della
scienza moderna", con diciotto secoli di anticipo.

L'epoca ellenistica di Archimede, ¢ vero, ¢ un periodo nuovo da tutti i punti di vista, anche
da quello filosofico. I filosofi non elaborano piu sistemi completi, spesso finalizzati alla
determinazione delle giuste formule costituzionali. La vitalitd politica della citta-stato ¢ infatti
venuta meno con l'assorbimento di quest'ultima nei piu ampi e autocratici regni ellenistici. Il
regresso nel privato dei cittadini dominati ormai da lontane corti, porta pensatori che si limitano a
proporre etiche e tutt'al piu meditano in aggiunta metafisiche che morali particolari giustifichino. E'
il caso dell'aTomismo, dello scetticismo e della riflessione stoica.

Altre menti si riducono addirittura alla sola analisi matematica e fisica. E sono queste
ultime, personalita come Euclide e, appunto, Archimede, che cominciano a spostare ora il concetto
di "filosofia della natura" dall'indagine filosofica a quella coinvolgente la matematica e la
geometria, in termini piu semplici dalla riflessione razionale sul fenomeno alla misurazione e alle
dimostrazioni matematiche su di esso.

In questo clima ¢ possibile pure 1'esposizione di un metodo di analisi sulla natura, che non
sia piu concettuale; 1'edizione di un volumetto concernente le modalita matematico-deduttive
dell'investigazione naturale, che neanche Galilei avrebbe in fin dei conti mai scritto. E' noto infatti
che 1 cardini del procedimento sperimentale moderno furono dallo scienziato pisano solo indicati in
ordine sparso in diverse sue opere.

La citta greca dell'eta classica era uno stato etico. Socrate, vuoi perché accusato di mancato
culto degli dei tradizionali, vuoi in quanto portavoce di un "aristocraticismo" del governante, non
gradito a mediocri democratici che risorgevano dalla catastrofe della sconfitta contro Sparta e dalla
fine dell'oligarchia dei "Trenta", vuoi per il suo richiamo filosofico a ridefinire tutto, oltre le
nozioni veicolate dalla tradizione, venne allora condannato a morte.

Ma cid accadde poiche egli diffondeva attivamente la sua visione del reale. I filosofi
successivi, autori di filosofie "totali", vissero da semplici intellettuali e non vennero perseguitati.

Gli sparuti tentativi di intrusione della filosofia nella vita dello stato fallirono, come
dimostra la tragicomica vicenda di Platone, che avrebbe invano e a piu riprese proposto riforme
politiche a Dioniso I, tiranno di Siracusa, finendo in un caso, molto probabilmente, venduto pure

come schiavo sul mercato di Egina e solo dopo un certo tempo riscattato.



I tecnici dell'epoca poi, pur esperti di scienza nel senso moderno del termine, dal canto loro
si limitarono a servirsi delle nozioni scientifiche acquisite, in vista della realizzazione di concreti
progetti di pubblica o privata utilita. Ed essi non proposero mai una teoria della natura, alternativa a
quella di complessi speculativi, nei quali I'indagine naturale, a costo di penose falsita fattuali, si
integrava pero con i preliminari di ampie costruzione metafisiche.

Lo squarcio che I'Ellenismo aveva aperto nel quadro chiuso delle connessioni e delle
distanze fra filosofia, scienza e tecnica del mondo classico, si sarebbe comunque presto
ricomposto. Anzi, con l'avvento del Cristianesimo la tradizione religiosa avrebbe indistintamente
imposto l'allineamento di tutte e tre i settori.

La diffusione della religione cristiana sarebbe stata da subito accompagnata dall'opera della
Patristica, dalla costruzione cio¢ di un sistema di concetti, di una dottrina, di una filosofia del
nuovo credo a partire da insegnamenti e parabole evangelici, precetti e imperativi
veterotestamentari, i quali una volta consolidatisi avrebbero segnato il bando dalla Chiesa di ogni
proposta speculativa diversa. Metafisica, ma anche, per quel che ci riguarda, fisica.

Gia tra il IV e V secolo Agostino di Ippona, in diversi concili, avrebbe perseguitato le tesi
manicheiste, donatiste e pelagiane, ma senza comunque trascurar di combattere ad esempio, in
ambito geofisico, la cosiddetta "Teoria degli antipodi”. Essa infatti postulava l'esistenza di un
emisfero opposto al nostro e al di 1a degli Oceani, quindi di ulteriori terre abitate da individui di
fatto irraggiungibili da un messaggio, che Cristo avrebbe voluto invece diffuso a chiunque.

D'altronde, basta I'analisi dell'attivita degli apologisti in difesa del primo Cristianesimo da
paganesimo, religioni e filosofie varie, per esempio lo Gnosticismo, a provar la nascita, nel recente
universo posteriore a Gesu, di una fusione inestricabile di tradizioni selezionate e dottrina.

Ma 1 secoli dell'Alto Medioevo sono quelli di una religione cristiana, ormai dominante in
Europa e nel Mediterraneo, di impronta agostiniana e per conseguenza anche platonica.

Nell'indagine sul rapporto tra fede e ragione, rapporto che segna l'interesse fondamentale
dei pensatori cristiani medievali, Sant'Agostino conclude che ¢ la fede a prevalere. Essa precede
I'operato della ragione ed ¢ necessaria ad indirizzarla; e la ragione che esamina cio che davvero
serve a capire finisce per confermarla, anche nel senso etimologico del verbo, vale a dire
"rafforzarla". E cosa comprende I'analisi razionale?

Che l'uomo ¢ fatto a immagine e somiglianza di Dio, in virtu di una struttura tripartita
dell'anima corrispondente all'essenza trinitaria di Questi; che egli vive inoltre secondo principi
morali universali, 1 quali non vengono cosi dalla storia cui appartiene, ma gli sono propri a priori.

Cosi un uomo che "€", "conosce" e "ama", come Dio € "Padre" nell'essenza,
"Pensiero/Logos", quindi intervento amorevole nel mondo e nella storia, ossia "Spirito Santo", un

uomo fatto appunto "a immagine e somiglianza" di Dio, puo intendere le verita su Quest'ultimo gia



studiando le dinamiche della propria anima.

E ancora: a un uomo che diviene consapevole che i suoi valori etici basici ritornano a tutte
le latitudini e longitudini, basta esplorare 1 suoi intenti di fondo per ricostruire la morale umana.
Quella che per il vescovo di Ippona Dio istillerebbe direttamente nell'anima individuale, secondo la
nota "Teoria dell'illuminazione".

Se dunque per un verso la struttura tripartita dell'anima riflette la trinita divina e suggerisce
cosi le verita teologiche, per un altro la legge morale ¢ dono universale di Dio, la filosofia cristiana
di Sant'Agostino ¢ a tutti gli effetti una forma di Innatismo, una prosecuzione del Platonismo
classico. Anche se con l'aggregazione delle nozioni del Dio Padre e Bene trascendente, del suo
Logos che si incarna in vista di un sacrificio redentore del peccato e di un insegnamento su come
trar frutti da esso, nonché di un battesimo a catarsi dell'anima dal peccato delle origini macchiata e
da ripristinare nella facolta di scelta del Bene.

Resta comunque il fatto che la fede da cui muove correttamente la ragione, e che si ritrova
infine piu salda che prima di tale movimento, ¢ fede nel messaggio evangelico e nella narrazione
veterotestamentaria. E ci0 significa che qualsiasi nozione metafisica e fisica non trovasse in alcun
modo giustificazione nel dettato biblico, dovrebbe essere a priori rigettata.

Stando cosi le cose, nell'eta a cavallo tra l'antichita e l'eta di mezzo 1 risultati cui
approdarono gli analisti della natura continuarono ininterrottamente ¢ comodamente ad esistere a
titolo di sapere pratico, utile, ma non nobile e interessato a cogliere solo I'essenza, il fondamento
fisico del fatto, tenuto invece ancora a vagare sul terreno tecnico, a non emergere in tesi autonome
di contrasto alla filosofia dominante o ufficiale.

In tal modo, la nobilta del termine "scienza" spettd anche allora ad una speculazione di tipo
metafisico, per lo piu di tipo neoplatonico nei primi secoli del nuovo millennio, di matrice invece
aristotelica dall'anno mille in avanti.

Per la verita, anzi, il primo filosofo che introdusse il termine "scienza" ad indicare l'attivita
capace di universalizzare a partire rigorosamente dall'esperienza, sarebbe stato Kant, sul finire del
Settecento.

Galilei, Bacone, persino Newton, parlavano al plurale di "scienze", in riferimento ai
differenti ambiti dello studio sulla natura, al singolare di "filosofia della natura". E filosofo e
matematico, nel "Dialogo sui massimi sistemi", si definiva ancora Galileo.

In ogni caso, l'assenza finale nel mondo antico, alessandrino e romano, di dottrine
filosofiche ufficiali, spiega la liberta nei casi di ricerca fisica indipendente. Ci fa comprendere
allora che, per esempio, i limiti della "Naturalis Historia" di Plinio il Vecchio, in cui 'analisi scade
spesso nella superstizione e nella fantasia, sono intrinseci al tipo di studio pliniano. Non vengono

da intrusioni metafisiche nelle conclusioni dello scienziato.



Esattamente 1'opposto di quanto si ricava dalla lettura delle teorie scientifiche e scolastiche
esposte nella Commedia dantesca. Perché?

Perché nei secoli dell'Alto Medioevo, I'autorita di Sant'Agostino ha fatto della Bibbia fonte
di spiegazione fisica; ma I'Aristotelismo abbracciato dalla Scolastica, la speculazione cristiana
bassomedievale, ai tempi del "fiorentino" ha gia imposto a interpretazione dei fenomeni la filosofia
della natura del filosofo greco di Stagira.

Nel suo sistema cosmologico il "sommo poeta" vede una terra sferica, suddivisa in due
emisferi, quello delle terre, che sta in basso e reca al centro il sito di Gerusalemme e, in
contrapposizione, quello delle acque.

In questo modo Dante aderiva all'idea fisica aristotelica di un elemento terrestre comunque
piu pesante dell'acqua; risolveva al contempo a suo modo la gia menzionata e secolare questione di
terre agli antipodi, la quale era nata in concomitanza con l'ipotesi della sfericita del pianeta.

Aristotele sosteneva che "la vera scienza deve essere contemplativa". Cosi quella che gli
antichi determinavano come "scienza", era dunque una meditazione razionale, su dati di base gia
concettuali, 1 cui risultati erano in ogni caso metafisici, il cui scopo dichiarato era la scoperta
dell'essenza delle cose.

Cioe il "fondamento" di queste, non il loro "andamento", quello che interessa invece alla
scienza sperimentale.

Se infatti torniamo all'esempio precedente sulla causa dell'individualita nelle sostanze, ci
rendiamo conto come nel sillogismo ricordato di fisico ci sia la sola realta sensibile del "sinolo";
giacché la forma e la materia di esso, inesperibili, erano nozioni razionali relative a principi
metafisici: la prima derivando direttamente dall'atto con cui da Dio la materia delle origini si
configurava nelle sostanze di partenza, poi causa delle successive; la seconda appartenendo alla
materia totale, all'universo preesistente, a Dio stesso coesistente.

I1 rinvenimento logico del "principium individuationis" della sostanza naturale nella materia
era dunque una conclusione metafisica.

Su queste basi, la scienza dei filosofi e quella che noi oggi definiremmo con termine secco
"scienza", finirono per ignorarsi per secoli.

E' fu una pace imposta e voluta. Ma fragilissima. Data l'assoluta incongruenza delle
differenti teorie filosofiche sulla natura; a cominciare dalle peripatetiche, quelle che a un certo
punto, per secoli prevalsero.

Per esempio, la legge fondamentale delle leve, secondo cui due pesi sono in equilibrio
quando sono inversamente proporzionali alle loro rispettive distanze dal fulcro, non ha,
diversamente da quanto si pensa, la paternita di Archimede: essa era gia nota ad Aristotele, il quale

la fondava razionalmente su certe peculiarita attribuite nella sua fisica al moto naturale.



Archimede avrebbe perd dato al fenomeno spiegazione scientifica, individuandone la legge
che lo governa grazie a considerazioni puramente matematiche e derivate dal principio di fondo,
per cui condizione dell'equilibrio di una leva ¢ la simmetria dei pesi rispetto al fulcro.

Gia nell'XI secolo il rapporto oggetto della speculazione dell'intera filosofia medievale,
quello tra fede e ragione, inizid0 a manifestare dunque i primi segni di mutamento della forma ad
esso impressa dal pensiero agostiniano. Essi procedettero dal sopravvento di una speculazione di
matrice invece aristotelica.

L'Aristotelismo, si sa, ¢ razionalismo etico. Intende cio¢ la morale quale frutto di deduzioni
operate su dati comportamentali da quella virtu teoretica specifica che ¢ la "saggezza", postula cosi
una morale di origine naturale, antropologica, non metafisica, ed ammette pure la necessita
pedagogica dell'insegnamento dell'etica da parte dell'esperto, del maestro che l'abbia prima
determinata.

Infatti, mentre Platone si impegnava in politica, insistendo sul dovere di affidare lo stato a
pensatori e contemplativi, tesi da sé¢ alla determinazione o attivazione delle matrici perfette di cose
e valori presenti nell'anima, Aristotele accetto l'invito ad educare il giovane Alessandro, da parte
del padre Filippo II il Macedone, che lo convoco allora a Pella.

I1 signore del Basso Medioevo si assume cosi il compito di garantire i modelli filosofici ed
etici e il retto insegnamento di essi a un fedele, reintegrato ora col battesimo nella facolta di usare
appieno la ragione, prima ancora che in quella di credere in Dio: alla cui esistenza egli arrivava
anzi, non un con atto di fede, bensi ancora come in Aristotele per dimostrazione razionale.

Cio era possibile, come si ¢ gia detto, se si partiva dall'idea di una ragione quale mezzo di
ricostruzione di forme e concetti a partire da quelli "intelletti" al livello della conoscenza empirica
fino, appunto, al concetto sommo di Dio; ossia di determinazione di tutta la serie intermedia e
gerarchica delle nozioni a catena discorsivamente dedotte e costituenti 1'ossatura logica di mondo e
natura.

Nel "De Monarchia" Dante sostiene che 1'Tmpero sia guida alla conquista della felicita
terrena secondo ragione, la Chiesa al raggiungimento della beatitudine eterna, mediante sacramenti.

La nuova cultura bassomedievale saldava in tal modo l'attivita di stato e Chiesa:
quest'ultima impartendo il battesimo liberava la ragione dalla ferita invalidante del peccato; il
principe si incaricava di permettere un'esistenza razionale, di filosofia e educazione, portatrice di
felicita e di un'idea di Dio dedotta; la Chiesa ancora, mediante la sequenza sacramentale,
conservava in quella fede infusa dallo Spirito Santo e capace d'attecchire solo nell'uomo felice, di
ragione.

Cosi la Chiesa stessa, che col battesimo liberava ragione e coi sacramenti conservava fede,

all'inizio e alla fine del processo di salvezza, meritava riverenza da parte del potere politico.



In questi termini, il rapporto intimo tra religione, filosofia e filosofia della natura,
inaugurato nel Meditarreneo e nel Continente cristiani dall'opera dei Padri della Chiesa, a partire
dall'anno mille si sarebbe ulteriormente rinsaldato.

Nei secoli dell'Alto Medioevo, la stessa prevalenza di un'impostazione agostiniana e
platonica nella riflessione teologica e morale aveva escluso la nascita di apparati repressivi a tutela
della dottrina cristiana: se infatti le verita teologiche e morali sono reperibili nell'anima, esse non
decadranno mai e sarebbe solo sufficiente valutare la singola posizione di colui che le ignorasse o
volontariamente travisasse.

Non per nulla nel corso dei secoli in questione, aggiungendo ad essi per analogia di
dinamiche anche I'ultimo periodo dell'Impero romano, le condanne di eretici scaturirono da una
sommatoria di ragioni religiose e politiche e da autorita temporali vennero sentenziate ed effettuate.
Da quegli stessi poteri che lungo una tradizione risalente a Costantino convocavano concili e
partecipavano all'elaborazione e alla difesa delle linee ortodosse della fede cristiana.

Se pensi infatti che Dio e morale alberghino nella tua anima e che ti basti solo descriverli,
anche se laico, puoi rivendicare il diritto di pronunciarti quanto l'ecclesiastico.

Quando si passo all'idea di una dottrina di Dio e dell'etica prodotta razionalmente da esperti
e perlopiu da questi connessa ai cardini della Rivelazione e confermata, e poi ancora divulgata,
allora I'esigenza di proteggere da varianti un'elaborazione umana a posteriori si fece stringente.

E in concomitanza con l'insegnamento di tesi validate dal crisma della razionalita, si
sviluppo l'organizzazione tribunalizia, religiosa ma con valenze anche civili, dell'Inquisizione. In
Italia e in tutta I'Europa cristiana.

Lo testimonia la nascita, dalla fine del XII secolo, dei tribunali inquisitori diocesani o
legantini o papali. Ne sono prima e terribile prova la ventennale crociata contro gli Albigesi,
palesemente indetta e organizzata da Innocenzo III, e la macabra distruzione dell'intera civilta
provenzale tra il 1209 ed il 1229.

E stavolta, in concomitanza con la nuova idea di una Chiesa quale istituzione superiore,
condizione e custode di verita di ragione sempre avallate dal Testo Sacro, la giustizia di quei
tribunali fu in mano a ecclesiastici. Con l'autorita civile tenuta per accordo a fornire il "braccio
secolare" di quella giustizia, sotto pena di scomunica o interdizione.

Il sistema concettuale gia descritto e relativo ai rapporti paralleli tra ragione e fede, potere
politico e spirituale, concepiti nei secoli successivi all'anno Mille, quell'apparato di nozioni
derivante ora dal contatto con la filosofia peripatetica, trovarono la loro pit compiuta espressione
nella speculazione di San Tommaso.

Intorno alla meta del Duecento, Tommaso D'Aquino rivide in modo compatibile con la

dottrina cristiana la speculazione aristotelica recepita dai commentatori arabi, dando origine ad una



metafisica, ad un'antropologia, ad una morale razionalistiche e al contempo cristiane; ma
soprattutto consacro la tesi gia circolante in ambito scolastico, relativa a un Dio e alla sua azione
tali da manifestarsi al cuore tramite la Rivelazione, alla ragione mediante la natura.

In sintesi: in un ottica del genere la ragione, i cui percorsi erano a priori affidabili in quanto
essa opera divina, diveniva capace di ricostruire, a partire dalla natura e a prescindere dalla fede, un
concetto di Dio, del mondo, dell'etica pedissequamente confermati dal Testo Sacro.

Sono notissime le cinque vie a posteriori indicate da San Tommaso a dimostrazione
dell'esistenza di Dio, cio¢ le "ex motu/causa/contingentia/gradu/fine", nonché le altre due vie,
"causalitatis" e "eminentiae", intraviste dal pensatore al fine di definire appunto la divinita. Nella
"Summa Theologiae" a un certo punto Tommaso cita San Paolo, il quale nell""Epistola ai Romani"
(1, 20) sostiene che: "Infatti, dalla creazione del mondo in poi, le sue (cio¢ "di Dio") perfezioni
invisibili — la sua eterna potenza e divinita — vengono contemplate e comprese dalla creazione del
mondo attraverso le opere da lui compiute, percio essi sono inescusabili."

In tal modo il tragitto si era arricchito e complicato.

Nel Razionalismo classico 1 criteri della ragione era adeguati alla conoscenza del reale. In
quello scolastico i risultati logici trovavano pure conferma nei testi sacri. Era cosi che San
Tommaso si illudeva di comporre gli eventuali dissidi fra verita di fede e verita di ragione e di dare
magari spiegazioni logiche persino ai dogmi fino alla sua epoca fissati dalla Chiesa.

In realta, la mancata coincidenza dei due livelli finiva per creare ancora piu misteri della
fede, di quanti la riflessione non fosse convinta di razionalizzare. Per esempio, non si riusciva ad
ammettere I'ira in un Dio, il cui concetto la ragione delineava a partire dai limiti del creato e delle
creature come di essere invece ricco di ogni perfezione, tra cui pure quella morale. Si pensi
appunto alla gia citata definizione tomistica di Dio "via eminentiae".

Questo ¢ il passaggio chiave in proposito nella "Summa Theologiae" (I, q.3, a.2, ad.2): 'In
Deo non est ira, sed dicitur iratus metaphorice, inquantum se habet per modum irati, inquantum
punit.'

L'Aquinate si era dunque curato dell'elaborazione di una metafisica e di un'antropologia di
matrice peripatetica, ma aggiornate al messaggio cristiano.

L'adeguamento di Aristotele alla Bibbia non era stato poi cosi complicato. Al fine di
difendere creazionismo e trascendentalismo, dottrine gia sancite dai Padri della Chiesa a
cominciare da Agostino, Tommaso proponeva un Dio che fosse perfetta coincidenza di "essenza"
ed "esistenza" e fonte dell'esistenza negli enti, i quali allora sarebbero stati si destinati ad un
passaggio dalla potenza all'atto, estraneo invece a Dio, ma ad un'attualizzazione totale di materia e
forma e non della sola materia preesistente in una data forma, come nel caso della metafisica e

della teologia aristotelica.



A questo punto il gioco era fatto: enti gia sinolo di materia e forma, la cui esistenza ¢ solo
logica e nella mente di Dio, da Questi ricevono l'esistenza reale, da San Tommaso chiamata anche
"essere", divenendo cosi creature; in questo senso esse sono partecipi di Dio "come il tizzone
brucia per il fuoco che ha ricevuto, non essendo il fuoco stesso"; sempre tra di esse I'uomo soltanto
ha una ragione, limitata, che tuttavia puo discernere leggi di natura, partecipando cosi della legge
divina; la scelta di comportamenti in linea con quelle leggi, cio¢ virtuosi, lo rende felice; la fede
che allora gli spetta, infusa dallo Spirito Santo, in quanto individuo umano che ha usato ragione e
attinto il benessere della virtu, completa la sua visione delle cose, suggerendogli un'ultima
dimensione in cui la felicita terrena si sublimera in beatitudine eterna.

Ma se la ragione puo discorsivamente e a partire da forme basiche intellettivamente astratte
da sostanze individuali sia risalire a Dio sia determinare le linee morali dell'agire umano; e se tutti 1
risultati di livello in livello da essa raggiunti troverebbero corrispondenza nel Testo Sacro: allora
non puo esistere dottrina della natura oltre quella di ragione.

Da esperti teologi prodotta passo per passo nel confronto con la Scrittura; e da essi stessi
insegnata e, come abbiamo visto, ufficialmente imposta.

San Tommaso era un frate domenicano. Ma la sua dottrina metafisica, antropologica ed
etica, sarebbe divenuta nella sostanza il sapere ecclesiastico ufficiale, in eta moderna diffuso e
imposto dai Gesuiti nelle proprie scuole e alle corti d'Europa da essi frequentate, nel tentativo di
preservare la civilta cattolica da protestantesimi ed eresie varie. Perché?

Perché alla seconda meta del '500, il Concilio di Trento, nella sua opera di sistemazione
definitiva della dottrina cattolica, si rifece ad Agostino quanto alla possibilita del battesimo di
liberare 1'anima dal peccato originale ereditato, ma rispetto all'opera da compiere da parte di una
ragione dal battesimo stesso reintegrata nella sua primordiale facolta d'analisi e scelta, fece propria
la ricostruzione razionale di Dio e della morale a partire da dati di natura, proposta da San
Tommaso.

E fini cosi per accogliere la tesi scolastica e tomistica, dell'assenza di "schizofrenia" nel
progetto divino, il quale non poteva stridere nel rapporto tra i suoi due canali rivelatori, ovvero
mondo e Testo Sacro, né tra gli strumenti di analisi di questi ultimi, rispettivamente ragione e
cuore, quest'ultimo nel senso meglio di "intelletto".

Si pensi allora a tal proposito all'opera ed all'attivita di un gesuita come lo spagnolo
Franzisco Suarez. Costui, per via delle tesi con vigore sostenute nelle sue "Disputationes
Metaphysicae", fu il principale rappresentante del ritorno al Tomismo da parte della filosofia
ufficiale della Chiesa.

Ad Aristotele si sarebbero comunque fermati i padri conciliari di Trento, per cid che

concerne invece la filosofia della natura e la complessiva visione dell'universo. Essi avrebbero cio¢



avallato, contemperandole facilmente con la dottrina e la riflessione cattoliche ufficiali, le teorie
geologiche ed astronomiche della scienza razionale e contemplativa antica.

Trovava infatti decisive conferme nel dettato biblico della Genesi l'idea aristotelico-
tolemaica di un mondo unico, chiuso, finito, fatto di sfere concentriche, geocentrico e costituito di
due parti di qualita diversa: i cieli di etere, di una sostanza dal moto circolare e uniforme, e il
mondo "sublunare" di fuoco, acqua, aria e terra, elementi dal movimento rettilineo centrifugo o
centripeto, sistemati nello spazio secondo il loro peso.

Ed altrettante quella visione ne otteneva, in quanto completata dalla tesi, tipicamente
aristotelica, dell'assenza del vuoto dentro e fuori l'universo. Tesi che giustificava un'elegante
distinzione tra Dio e mondo in termini di dimensioni, cio€ come distanza tra essere ed esistere.

In questo clima, qualsiasi parere metafisico, fisico, psicologico, etico, civile, divergente
dalle costruzioni logiche peripatetiche e scolastiche, nelle signorie, nei principati, negli stati in cui
il Cattolicesimo era l'unico culto possibile, la sola dottrina metafisica e naturale professabile e
rispetto alla quale il potere politico aveva precisi doveri nei confronti del fedele, si profild come
reato.

Il potenziamento della struttura del Tribunale dell'Inquisizione tra il '500 e il '600, non
avvenne tanto contro i protestanti, quanto piuttosto con l'intento di colpire filosofi e scienziati
eretici, a prescindere dalla loro fede, talvolta addirittura atei.

Nel 1542 Papa Paolo III, al secolo Alessandro Farnese, aveva istituito il Sant'Uffizio
dell'Inquisizione Romana, un tribunale centrale, in cui sarebbero dovuti convergere i processi piu
seri e delicati dei tribunali delle singole diocesi.

Cio consenti al pontefice di debellare rapidamente 1 focolai di Protestantesimo accesisi in
Italia e con la sola eccezione di quelli delle "Valli Valdesi" in Piemonte, causa la posizione
geografica e il conseguente facile sostegno internazionale. Va da sé perd che 1 vescovi e 1 sacerdoti
perduti, il che significa anche il territorio europeo ormai protestante, erano fuori dall'autorita
inquisitoriale.

Per questo, alla fine, la macchina dell'lnquisizione Romana, fini per accanirsi contro i
naturalisti e i primi veri filosofi della scienza, che abitavano le diocesi cattoliche.

Finquando Giordano Bruno si tenne lontano dall'ltalia, per esempio a Parigi, visse
relativamente tranquillo. A Venezia, il Mocenigo, lo stesso patrizio da cui aveva ricevuto la
richiesta di insegnamento della mnemotecnica e della magia naturale, lo denuncio all'inquisizione
diocesana locale. Che a sua volta lo trasmise al tribunale romano.

E a Roma il filosofo venne arso vivo nel febbraio del 1600.

Il filosofo monista, sostanzialista e panteista Spinoza, gia scomunicato, espulso e

ufficialmente "maledetto" dalla comunita israelitica d'origine, nella pur tollerante Olanda,



perseguitato dalla Chiesa protestante e dalla cattolica, riusci a pubblicare in vita, col suo nome, una
sola opera: i "Principi di filosofia cartesiana. Pensieri metafisici". Era il 1663.

Quanto al caso di Galilei, bisogna sottolineare che esattamente trent'anni prima di questa
data, lo scienziato pisano era stato processato e costretto all'abiura della sua astronomia, non solo in
quanto sostenitore di una teoria naturale eterodossa, ma anche per aver di fatto "spaccato" la storia
in due ere. Una volta dimostrato che ¢ impossibile identificare nella stessa realta 1'oggetto della
metafisica e quello della fisica.

E che dunque, per esempio, su una pietra il metafisico discute il "perché", il fisico effettua
misurazioni alla ricerca d'un "come".

Tali tesi, commentate nelle cosiddette "Lettere copernicane", costituivano 1"inizio della
fine" dell'era della venerazione del filosofo, del pensatore dell'essenza sovrastante uno scienziato
ridotto a tecnico, ne aprivano un'altra, la nostra, la quale nel corso dei suoi secoli ha fatto del
secondo sorgente di sapere verace, del primo una persona forse affascinante, ma infine priva di
conclusioni utili all'esistenza.

Il contrasto tra Cattolicesimo ed eresia fu quindi estremamente proficuo. Poiché provoco la
rivolta, la presa di coscienza e la rivalutazione all'esterno di una scienza sperimentale, per la prima
volta consapevole dell'impossibilita d'emergere, poiché imbrigliata nell'obbligo del rispetto di
stranezze concettuali, nella fattispecie di genere teologico e di marca scolastica.

Gli inglesi avevano gia mostrato allora il loro pionerismo anche in questo frangente,
sebbene dal loro punto di vista, ovverosia con I'Empirismo di Occam.

Questi, a seguito della derubricazione di ogni concetto dal rango ontologico a quello di
semplice strumento logico, ritornd all'indebolita nozione della possibilita di adesione a Dio per sola
fede.

Il Naturalismo rinascimentale riprese proprio l'idea occamiana della sola realta del
particolare. E considerd la conoscenza di quest'ultimo alla stregua di una consapevolezza
dell'anima dell'alterazione dalla cosa prodotta su di s¢ per il tramite dei sensi.

Un'idea cognitiva del genere, secondo la quale si conosce solo l'individuale ed esso non ¢
che una traccia di origine sensibile nella mente, era all'avanguardia. Ed ¢ estremamente moderna.
Nel mondo antico la sostenne solo Epicuro nella sua "Canonica", la sua teoria della conoscenza.

Ma questo filosofo apparteneva ad un'epoca, la alessandrina, in cui la convinzione di una
realta predicabile solo ed esclusivamente di cio che fosse razionale, ormai scemava. Democrito, per
esempio, il fondatore dell'Atomismo, nel V secolo a.C., ossia nell'eta classica della grecita, si
affrettd a sostenere che 1 frutti di sensazione e intelletto erano infine apparenza, che reale restava
ancora il prodotto concettuale di una ragione su dati empirici operante.

Tuttavia, quanto all'apparato di concetti-valori, capaci di indicare ciascuno modelli



comportamentali nelle vicende singole, il Naturalismo in questione sfociava in un novello
Platonismo.

Non si puo diversamente pensarla di fronte all'idea campanelliana o bruniana di una sorta di
religione di natura, ovvero di ragione, data l'essenziale natura razionale ascritta da tali pensatori
all'anima umana.

Qualsiasi uomo, a qualunque latitudine e longitudine, possiederebbe, secondo la maggior
parte dei filosofi rinascimentali, e non solo italiani, come dimostra il caso dell'inglese Thomas
More, una medesima idea di Dio, nonché un insieme di concetti identici intorno ad essa ruotanti.

Posta in questi termini la cosa, le religioni positive non sarebbero che manifestazioni
tradizionali, folkloristiche, nei casi peggiori addizioni rispetto ad un ricorrente zoccolo duro di
convinzioni teologiche; e di conseguenza, i1 valori cui l'individuo informa riflessione e
comportamento, apparirebbero gia determinati o perlomeno limitati dai tratti di nozioni supreme e
innate riguardo Dio.

Questo nuovo modo di vedere le cose, battezzato successivamente con la definizione di
"teismo", rappresento il fondamento della condanna delle guerre di religione; ed apri la strada al
Giusnaturalismo.

Infatti la richiesta di un diritto universale fondato su certe presunte istanze della natura
umana, faceva il paio col dato della religione naturale, postulando anch'essa la razionalita
dell'anima umana e un bagaglio di pensieri e affetti sempre identico a se stesso, di uomo in uomo, e
dominato dal tratto della reciproca articolazione logica.

Alla luce di queste considerazioni, ritenere il pensiero dell'etd moderna alla stregua di
un'evoluzione ininterrotta, la quale si apre con la fine dell'Aristotelismo di stampo scolastico e
culmina nella nascita della mentalita illuministica e liberale, € impossibile.

Quest'ultima, infatti, nella sostanza si contraddistingue piu per il fatto di non recare ormai
traccia alcuna di Platonismo, che per il suo rifiuto di un Razionalismo di recente marca Scolastica,
nel quale, alla maniera della visione aristotelica, il soggetto universalizzi solo a partire
dall'osservazione e dalla concettualizzazione della natura.

Non dimentichiamo che la facolta regina per gli illuministi ¢ lo stesso strumento di
elaborazione logica di Aristotele, cio¢ la ragione; e il sommo valore aristotelico, la felicita, una
sorta di pieno benessere psico-fisico, ¢ il fine in vista del quale la ragione stessa, anche nell'ottica
illuministica, lavora. Non chiamavano tanti illuministi la ragione "strumento di felicita"?

Come sappiamo in Platone, l'attivita razionale o "dialettica" ¢ solo paragonabile al
movimento del ragno, quando esso ripercorre sapientemente le connessioni tra i fili di una tela gia
impostata. La ragione platonica, cio¢, non produce concetti e valori gia impiantati a priori

nell'anima, semplicemente 1i porta alla luce con definizioni da metodo diairetico e ne coglie le



analogie logiche.

E' anche vero perd che neanche la scienza deduttiva aristotelica parte da premesse
empiriche, dal momento che essa agisce su proposizioni esprimenti induzioni o intuizioni che
correlano forme al livello piu basso astratte con I'intelletto da sostanze di natura.

Cosi la vittoria della scienza sperimentale su quella Scolastica segnera la strada della
filosofia moderna anche oltre la fase del Platonismo cinquecentesco e rinascimentale; influira cio¢
sulle culture passate da decidere pure il prevalere dell'Empirismo sui residui di Innatismo insiti in
concezioni quali quelle di Teismo e di Giusnaturalismo.

E suggerira ai filosofi del primo Settecento quell'impostazione in combinazione empiristica
e razionalistica, che costituisce l'essenza dell'llluminismo e della sua pit compiuta espressione
filosofica che ¢ il Criticismo kantiano.

Non per nulla, dal punto di vista illuminista I'idea di Dio e il diritto costituiranno il frutto di
una progressiva indagine razionale, su fenomeni antropologici e storici, non si fonderanno cio¢
sulla delimitazione e lo studio di presunte istanze eterne del pensiero e del sentimento.

Analogamente al metodo investigativo di un qualsiasi scienziato seicentesco, l'analisi
illuministica nei vari settori della vita umana prendera allora le mosse dall'osservazione concreta
degli eventi naturali e civili, avanzera in merito ad essi delle ipotesi o ne dedurra delle conclusioni,
rispetto alle quali cerchera ancora il maggior numero di conferme empiriche possibili nello stesso
mondo fisico ed umano di partenza.

E' ovvio allora che gli illuministi lasceranno lo studio delle leggi di natura alla scienza
newtoniana. E parecchi fra essi si limiteranno quindi ad assumersi solo la responsabilita
dell'inferenza metafisica dell'esistenza di un Dio, razionalmente dedotto quale necessario artefice di
quel meccanismo perfetto, quella sorta di orologio fisico che € appunto la natura. Tuttavia, il tratto
a tutti gli effetti sperimentale fondante la riflessione illuministica condurra comunque il filosofo
della corrente in questione fuori dalla nozione di Provvidenza divina.

Voltaire e altri "philosophes", tireranno infatti in ballo il terribile terremoto di Lisbona del
1755, scioccante evento contemporaneo, nel quale sarebbero morti di fatto e indistintamente
uomini e donne, vecchi e bambini, onesti e delinquenti, buoni e cattivi.

Il Dio del cosiddetto "deismo" illuminista, rimane allora fuori dalla storia. Ma la sua
assenza non ¢ mancanza.

Egli avrebbe dunque creato un mondo naturale perfetto, collocandovi l'vomo, al quale
avrebbe donato subito una natura sociale. E la concezione di quest'ultimo sarebbe stata del tutto
gratuita ed incondizionata, nel senso che ogni vicenda individuale, appena dopo la sua nascita, non
riguarderebbe piu il creatore stesso.

Ma presso gli illuministi, la sconfinata bonta divina ¢ pure un dato incontrovertibile. Ed



essa si manifesterebbe in continuazione nel dono a ciascun soggetto di uno strumento adeguato ad
arginare il dolore, anzi a convertirlo in una vita felice: la ragione.

L'anima razionale degli illuministi coinciderebbe innanzitutto con le doti induttive e
deduttive, indispensabili alla comprensione logica dei "come" della natura umana e non, persino
all'avanzamento di plausibili tesi riguardo il perché di essa, fra le quali pure la gia denunciata
congettura di Dio. Fin qui, per esprimersi aristotelicamente, la "ragione contemplativa".

Ma la razionalita umana, a detta dei "philosophes", conoscerebbe pure un momento attivo;
essa si potrebbe infatti anche manifestare alla stregua di una tendenza verso valori collettivamente
vitali e costruttivi, non mortiferi.

Questo secondo aspetto dell'anima si identificherebbe cio¢ con una spinta spirituale verso
scelte indirizzate si al prosieguo dell'esistenza individuale, tuttavia tali da produrre sempre e al
contempo un analogo arricchimento materiale e spirituale del prossimo, un miglioramento del
mondo circostante.

Probabilmente le logiche economiche utilitaristiche e concorrenziali del capitalismo
industriale dei secoli successivi a quello dei lumi, hanno adombrato la nozione appena vista di una
ragione di per sé vitale ed altruista. Nel senso che il liberismo economico del mondo
contemporaneo si sarebbe appropriato di un solo aspetto attribuito dagli illuministi alla ragione
attiva: vale a dire del lato relativo alla tendenza all'iniziativa con fini di sopravvivenza e interesse
personali. Per poi affermare in sola seconda battuta il vantaggio indiretto e comunitario
dell'intraprendenza soggettiva.

In realta, il Razionalismo illuminista avrebbe dato la stura ad un concetto di "liberalismo"
molto piu nobile di quello adottato dalla politica nelle epoche seguenti. Un concetto di sicuro
legato all'etimologia dell'aggettivo "liberale", il quale ¢ di origine latina e significa nella sostanza
"generoso".

Infatti, nell'ottica illuministica, il dovere di lasciare campo libero all'espressione di qualsiasi
uomo ¢ in verita il corollario di un assioma, relativo a una ragione soggettiva in grado di intendere
l'intera realta e di agire all'occorrenza in essa, valorizzandola nel complesso.

Prendiamo Voltaire. Esiste per questo filosofo ed attivista dell'llluminismo una differenza
netta tra Dio e l'uvomo. Dio sarebbe razionalitd completa, dunque assoluta libertd. L'uomo una
commistione di natura razionale e passionale. Percio la liberta di quest'ultimo non sara mai,
sostiene il filosofo, incondizionata.

Ciononostante, in virtu del dono in esclusiva della ragione da parte di Dio, I'uomo in quanto
tale sarebbe contraddistinto dalla sola tendenza alla razionalita, cio¢ ad un comportamento di
portata sociale opposto ad atteggiamenti individualisti, ad una condivisione di vantaggi estranea

all'egoismo, ad un rispetto dell'operato altrui contrario alla prepotenza, in breve: alla vita a scapito



della morte.

In effetti, dal punto di vista di Voltaire Bene e Male sono solo i risultati di condotte di vita
rispettivamente liberali e distruttive, razionali e irrazionali. E da questo punto di vista potremmo
aggiungere che parlare di "utilitarismo" a proposito dei fini ultimi intesi dalla morale di Voltaire
non sembra scorretto.

Data infatti la natura sociale, collaborativa, distributiva segnata per I'nomo dai limiti imposti
alla liberta da parte di istinto e corpo, la vita del prossimo mio ¢ anche vita mia propria. Col
contributo che da quella puo infatti venire a questa e che quella pud reciprocamente a sua volta
ricevere da questa.

Esisterebbe allora un ruolo di Dio al riguardo di tali dinamiche sociali? Forse piu che negli
altri illuministi il Dio di Voltaire ha creato il mondo, quindi I'vomo, ha dato a quest'ultimo la facolta
della "liberazione" dal male passionale, appunto la ragione, ed ha concluso il suo compito.

E tuttavia, nell""Ingenuo" Voltaire lascia dedurre al lettore il controverso tema, tipico della
tradizione morale illuminista, della fonte sociale e non individuale del Male. Cosicché in tale opera
egli finisce paradossalmente per dipingere un uomo in balia di un Male, verso cui egli, da s€, non
tenderebbe.

Cio che si evince infatti dall"'Ingenuo" ¢ che chiunque, se non limitato, se non ingannato
dalle ipocrisie, dalle distorsioni tradizionalistiche del reale, da quelli che gli illuministi francesi
chiamavano "prejugés", preiudizi, sarebbe spontaneamente portato a fornire alla propria comunita
un suo contributo disinteressato di cultura, ad uno o piu livelli, economico, politico, artistico,
speculativo e via dicendo. Un'idea, questa, dell'uomo, tra le piu suggestive, se non la piu
suggestiva.

Nell'opera in questione il protagonista, una sorta di "ignorante innocente", € in possesso di
una visione asettica delle cose, tale da permettergli di afferrare meglio che a qualunque "colto",
quella che per Voltaire si configura come una sorta di violenza della civilta sul singolo: un sistema
di rapporti sociali ed umani, ormai solido e portatore di ogni genere di iniquita, dalla protezione
della prostituzione e dell'amore calcolato contro I'amore libero fino alla generale smania del misero
compromesso a scapito della bellezza dell'integrita.

Eppure, se anche una condizione comunitaria del genere sia secondo Voltaire alla sua epoca
del tutto evidente, di essa, nell'opera in questione, il filosofo non ¢ in grado di indicare diretti
responsabili o promotori, ragion per cui essa sembra costituire l'esito di una specie di
inconsapevole e subdola e progressiva corruzione degli animi di tutti o della maggior parte della
gente.

In termini analoghi e solo a prima vista divergenti, Jean-Jacques Rousseau avrebbe

riproposto il motivo della naturale bonta dell'uvomo e dell'assenza connessa di individuabili



responsabilita personali nei vari casi di decadimento morale.

Nel pensiero di Rousseau la naturale liberalita umana sarebbe istintiva, non razionale. Anzi,
la ragione costituirebbe il pericolo piu grande per degli impulsi naturalmente costruttivi.

E cio0 a causa della sua spinta intrinseca, maligna, ad approfittarsi nella persona di qualcuno
delle spontanee capacita altrui di condivisione dei beni, di compromesso e accordo, di fattiva
partecipazione sociale, per produrre ad un certo momento della storia il diritto alla proprieta,
tutelato da leggi e tribunali e cosi, a catena, tirannie a difesa della legge tutta e delle sue corti.

Cosa che dovunque, prima o poi e come la storia stessa dimostrerebbe, di fatto accadrebbe.

In realta ¢ agevole la percezione di una coincidenza tra l'istinto al Bene rousseauiano e la
tendenza umana alla lucida razionalita, propugnata da Voltaire con 1"'Ingenuo"; quindi tra i fattori
impedienti sia il primo che quest'ultima, ossia la tradizione bersaglio dell'ironia di Voltaire e 1 tratti
positivi di leggi, processi e istituzioni tiranniche, posti sotto accusa da Rousseau.

Ma la persuasione in un intrinseco intento morale e benigno dell'uomo, troverebbe in fondo
espressione filosofica persino nel Razionalismo etico kantiano.

Il fondamento dell'etica, secondo Kant, risiederebbe nel fatto che 'uomo si viene a trovare
in posizione intermedia fra Dio e I'animale.

Con quest'ultimo I'uvomo spartirebbe la sensibilita e l'istintualitd, ma se ne distaccherebbe in
virtu della sua possibilita di tendere verso la santita, condizione che comunque non riuscirebbe in
nessun caso ad attingere pienamente nell'esistenza terrena. Proprio a causa del limite rappresentato
dalla sfera affettiva.

La santita, condizione costante in Dio, si identificherebbe con la razionalita assoluta, ¢ in
sostanza nell'uvomo sarebbe una solo ipotetica vittoria totale sull'egoismo dell'istinto, ovvero
un'auspicabile fase di generosita e liberalita perfette. Pur con la parzialita dei suoi risultati nel
mondo, secondo il filosofo prussiano la morale si presenterebbe comunque fonte di valori positivi,
realizzandosi in ogni caso nel superamento di impulsi personalistici. E anche nel Kantismo 1'idea di
un etica consapevolmente indirizzata in senso egoistico e malvagio non ¢ contemplata.

La morale kantiana si configura cio¢ alla stregua di una scelta razionale, incondizionata,
disinteressata e la volonta che la attiva costituirebbe 'unica istanza benigna dell'uomo; sarebbe cio¢
quella "volonta buona", la cui purezza verrebbe accresciuta dalla fatale violenza limitativa dalla
norma esercitata su una sensibilita, solo desiderosa dei suoi oggetti.

Non per nulla la norma etica assume in Kant l'aspetto del "dovere" e prende il nome di
"imperativo", quindi quello dell'incondizionatezza e della formalita, per cui quest'ultimo ¢ detto poi
"categorico".

Il1 Male nella visione kantiana non ¢ cosi scelta morale, bensi effetto della prevalenza del

lato umano affettivo, la quale si manifesta con propositi calcolati, legati all'esperienza e conducenti



ai cosiddetti "imperativi ipotetici": norme non etiche e nella forma linguistica base di "Se ...,
allora ....".

La morale kantiana ¢ quindi sempre benefica, franca, persino dolorosa. E 1l'uomo
immaginato da questo filosofo, che oltre a non essere divino, non ¢ neppure bestia, ¢ allora un
essere razionale e potenzialmente etico, un tipo di creatura non molto diversa dai personaggi puri
dei contes philosophiques di Voltaire e dai "selvaggi buoni" degli scritti di Rousseau.

Con il Male di cui, anche in quest'ordine di idee, non viene chiarito perché debba in tanti
casi oscurare la volonta buona.

Ora, ¢ paradossale, ma nel Cattolicesimo si riscontra un'impostazione etica simile.

Cid accade in quanto, sin dal Concilio di Trento, la psicologia, intesa in senso etimologico
di dottrina della "psyché" cio¢ dell'anima, I'antropologia e l'etica adottate dalla Chiesa furono di
matrice tomista, e per San Tommaso l'anima ¢ razionale e alla razionalita tende e non al Male.

Secondo i cattolici, dunque, l'anima produrrebbe solo virtu di ragione, cardinali, ossia
prudenza, giustizia, fortezza, temperanza, se solo non fosse indebolita dalla ferita del peccato
originale, deviata dalla tentazione, disinformata nell'ignoranza. Da qui il ruolo essenziale del
sacerdote cattolico, il quale la guarisca con la grazia del battesimo e la istruisca col suo magistero.

Una situazione diversa ¢ quella prospettata invece dalla teologia protestante, per cui i fattori
di volonta e consapevolezza nella scelta sbagliata degli uomini della fase paradisiaca sono
determinanti. E centrale ¢ 1'idea di un Dio che nella massa indistinta dei dannati della dimensione
terrena salvi chi da un punto di vista proprio e imperscrutabile meriti la fede e 1 successi che ne
derivino.

La fase contemplativa della ragione illuminista culmina perd nell'elaborazione di
spiegazioni fisiche ed antropologiche diverse da quelle estraibili dalla lettura diretta del Testo
Sacro, propugnata dall'Evangelismo.

Innanzitutto, come insegna la scienza newtoniana, la natura tutta e cosi anche quella umana
sono soggette a leggi che le rendono meccanismi perfetti. Questo si evince pure nel caso di
un'analisi scientifica dei principi della vita affettiva e spirituale dell'uomo, cio¢ dei dati oggetto
d'indagine di quella disciplina nel Settecento allo stato ancora embrionale, € che sarebbe stata nella
seconda meta del secolo successivo la moderna "psicologia".

Ma se il mondo fisico manifesta segni di razionalita, lo stesso non puo dirsi della storia, la
quale nell'ottica illuminista sfugge a disegni provvidenziali o in generale logici e lascia spazio,
senza avviso alcuno, a involuzioni civili o piu in concreto a disgrazie e catastrofi naturali di ogni
genere, tali da non risparmiare alcuna categoria di genti sulla base di selezioni etiche.

Dio ¢ cosi, nel "deismo" illuminista, l'artefice a buon diritto ipotizzabile della magnificenza

naturale. Ma la storia va da sé, poiché la divinita ha concluso la sua geniale e impeccabile opera



d'arte solo fornendo I'uvomo di ragione: ovvero dello strumento di riflessione e d'azione, in grado di
metterlo in guardia e condurlo alla vittoria sull'egoismo passionale, in vista della felicita comune,
tanto nei momenti propizi quanto in quelli tragici.

Angeli salvifici su demoni distruttivi sono quindi per il "philosophe" la fuorviante
tradizione cristiana, cattolica, ortodossa, protestante, oppure ebraica o ancora islamica, che in
Europa e sulle sponde del Mediterraneo ha distorto i principi puri di una religione razionale. La
fede nella Provvidenza gli appare come una di quelle bugie, destinate a creare solo illusioni sul
dolore.

Cosi il Male, dal suo punto di vista, deriva sempre e comunque dal cieco interesse affettivo,
in qualsiasi frangente dell'esistenza di un uomo.

Scomparsi allora 1 tradizionali agenti cristiani del Male, spiriti tentatori e tentati in carne e
ossa, venuta meno l'origine metafisica dell'errore, nel nuovo contesto in cui l'vomo non valuta e
non sceglie piu tra desiderio e generosita, ma quando libero tende dritto verso il prossimo suo, la
motivazione del potenziale distruttivo che alligna nell'animo umano, e si propone pure nella
maggior parte dei casi, non c'¢ piu.

Neppure ¢ contemplato il conflitto devastante, tradizionale, teatrale, tra ragione e
passionalita.

L'animo del singolo ¢ inteso tale e quale a quello di un bimbo, che si dispone a priori a
giocar con chiunque, senza dover scegliere se farlo o meno; privo del bisogno di vincere ritrosie,
diffidenze, gelosia.

L'aporia illuminista sta dunque tutta in questo. Nell'impossibilita di spiegare l'irrazionalismo
con le sollecitazioni di una tradizione contesta di pregiudizi e tuttavia sempre incombente e
deviante, ma di cui non ¢ chiara la fonte: della quale non sarebbe cio¢ responsabile Dio, estraneo
alla storia, né il moralmente buono individuo singolo: nobile, generale, ecclesiastico, funzionario,
giudice, cortigiana, abate, balivo, gesuita, artigiano, frate, monaca, contadino e chi piu ne ha piu ne
metta, che esso sia.

D'altronde 1'abominevole "tradizione" illuminista ha connotati pressoché identici agli effetti
di quella realta, il cui concetto, appena qualche decennio dopo, avrebbe proposto e difeso la
speculazione hegeliana.

La filosofia hegeliana avrebbe infatti offerto il proprio fondamento a qualsiasi forma di
tradizionalismo e nazionalismo.

L'idea di un "essere" di per sé razionale, sprezzante del miglioramento, del "dover essere"
qualcosa di meglio, di una sorta di Dio di civilta in civilta sempre piu manifesto e oltre la storia
impensabile, cosi perfetto da non aver modelli al di fuori di sé e da disvelarsi solo a se stesso

progressivamente e sotto forma di "spirito" nel pensiero dello schiavo, del suddito, del cittadino di



un'epoca, costituisce la spiegazione e la giustificazione di qualunque concreta cultura positiva.

La tradizione detestata dal "philosophe" si configura allora alla stregua di una fantomatica
rete di concetti e principi etici e civili particolari, di cui nessuno ¢ in fin dei conti autore, ma che
affiora ad ogni angolo del mondo vissuto, in tutti gli attimi dell'esistenza, a regalare comunque
errori e dolori, col suo carico di ipocrisia.

La menzogna della tradizione verrebbe dallo stesso contrasto tra la sua pretesa di validita
universale e il suo esaurirsi oltre 1 confini nazionali. La sua presa immediata sulla passione
seguirebbe poi la subitanea intuizione di un comodo uso di essa a giustificazione di obiettivi infine
personali, ciechi ai bisogni del mondo. E 1'egoismo da essa consentito promanerebbe dunque dal
privilegio dai suoi valori accordato ai suoi ipocriti cultori e a scapito delle esigenze degli uomini
veramente liberi e creativi.

Ma l'uvomo illuminista non ¢ quello pensato da Hegel: che se si illude di cambiare il corso
del mondo, di quel corso ¢ in realta pedina. Egli ¢ liberamente e razionalmente creativo di un
destino, in cui quell'irrazionale corso storico valori sommi emendino per sempre. E questo insieme
inesauribile di menzogne che ¢ l'odiosa consuetudine, stando a lui, da qualcuno avra allora e da
qualche parte avuto origine, da altri in qualche momento avallo: pur concependo egli a priori sia il
primo che i secondi incapaci in partenza di cattiveria.

E tuttavia I'imperfetto paradigma etico illuminista ha espresso uno specifico ideale politico,
notissimo e ambitissimo. Quello di uno stato laico, il quale consenta I'adesione ad un'idea, la
coltivazione, manifestazione, propaganda di essa, a patto che tali attivita non ostacolino lo stesso
diritto negli altri. Il tutto a prescindere dall'ambito di riferimento dell'idea stessa, politico, sociale,
etico, religioso, filosofico, economico, scientifico, tecnologico che esso sia.

Una comunita del genere, piu che fondarsi su un'idea, sembra poggiare su un insieme di
regole di garanzia di libera espressione. In ogni caso la sua impostazione dovrebbe apparire
superflua a chi credesse nel tratto naturalmente filantropico e vitale della natura umana.

Perché infatti un illuminista dovrebbe porre limiti politici all'azione di un uomo generoso
per ingegno?

In realta il Liberalismo politico moderno, che si concretizza nell'adozione del modello
istituzionale laico e democratico, non ¢ concepito dall'illuminista quale norma a protezione delle
iniziative di tutte le menti generose e razionali: poiché esso ¢ pensato all'opposto come finalizzato
al rinnovo dello spirito deviato dalla menzogna della tradizione. E cio in quanto nell'ottica liberale
l'anima preda del pregiudizio, avrebbe solo bisogno di quegli spazi di liberta, nei quali recuperare
da sé, in un ritorno spontaneo alle sue radici naturali, la sua liberalita.

E' come se un'educazione sistematica al rispetto di uomo e mondo ad esempio in un bigotto,

in un mercenario, in un fanatico, in un libertino, ottenesse risultati in ogni caso trascurabili in



confronto a quelli conseguibili nella semplice liberta d'azione, in uno spazio perfetto per il
ripristino di un'umanita smarrita fra le convenzioni e tuttavia alle radici sempre benefica.

Il Laicismo e la democrazia sono allora concetti tipicamente illuministici. Sono gli
strumenti politici di chi accorda incondizionata fiducia all'uomo e lo lascia fare, anche se vittima di
fuorvianti credenze attuali, e lo protegge dai pericoli della violenza partigiana.

Ma se nei suddetti termini risulta comprensibile la scelta politica laica del liberale, appare
invece piuttosto difficile amalgamare la medesima opzione con i presupposti di molte fra le stesse
culture che di fatto la adottano. Non per nulla I'intolleranza di queste ultime fa di continuo capolino
sulla scena politica delle comunita democratiche.

Un socialista ritene che l'uvomo viva soddisfacendo esigenze, bisogni concreti, ma pure
curiosita intellettive e spinte creative, istanze comunque dovute a natura, non a libera selezione.

Egli ¢ a tal punto convinto di ci0, da considerare qualsiasi atteggiamento apparentemente
difforme alla stregua di un puro calcolo su migliori opportunita future d'appagamento delle iniziali
e ineludibili richieste di corpo e mente.

Il Materialismo che sta al fondo del paradigma socialista induce allora a rassegnarsi all'idea
che l'egoismo umano non vada alimentato. E che innanzitutto il singolo debba essere privato della
liberta d'iniziativa in ambito economico; laddove cioe¢ egli finirebbe giocoforza per fare
spudoratamente, all'occorrenza anche illegalmente, i suoi solo interessi.

Tuttavia, le concezioni materialistiche dell'uvomo, da quella comunista a quella piu antica, di
matrice inglese ed hobbesiana, attribuiscono all'uomo la facolta di razionalizzare la sua debolezza e
1 rischi di anarchia che essa comporta e di risolversi infine per la costruzione di un potere, le cui
sole prerogative debbano essere la liberazione del singolo dalla necessita e il mantenimento
dell'ordine. Un sistema nel quale l'individuo, imprenditore, impiegato, operaio, contadino, resti
sotto controllo. L'unico possibile.

I regimi del comunismo reale si sono cosi sempre innestati su civilta di stampo materialista
o comunque di indirizzo comunitario, non individualista.

Le stesse che, alla fine dell'esperienza economica statalista, proseguono con economie di
mercato paradossalmente gestite dal partito unico, socialista, 0 da nuove e irremovibili oligarchie
politiche.

E' cio che accade oggi, se cerchiamo un riscontro storico, col capitalismo di stato cinese.

Una simile antropologia spiega allora, ad esempio, I'impossibilita per il socialista di avallare
leggi che limitino a favore dell'intervento privato le mansioni di aziende statali, regionali,
municipali deputate alla produzione di beni necessari come l'acqua o all'erogazione di servizi
essenziali, quali sanita, istruzione, trasporti.

E cosi, ancorché democraticamente nati, dunque legittimamente indirizzati nel senso dello



sviluppo del mercato, tali provvedimenti divengono spesso e per opera dei gruppi di ispirazione
socialista causa di manifestazioni pubbliche di protesta, al limite della violenza o a tutti gli effetti
violente.

Il cattolico non ¢ in fin dei conti piu liberale. Convinto che 1'vomo debba essere istruito a
virtu di ragione, a comportamenti vitali confermati dai Testi Sacri, perché conformi alle leggi di
una natura dal medesimo Dio rivelato prodotta, egli entra rapidamente in conflitto con qualsiasi
disposizione ispirata a principi lontani da quelle virtu.

Un'esame dei fenomeni della natura umana, evidenzia ad esempio l'indispensabilita del
partner, cio¢ il medesimo concetto affermato nella Genesi, al momento del racconto della creazione
della donna, o nei capitoli del Vangelo, in cui si dibatte sulla possibilita di risolvere il vincolo
coniugale. La stessa analisi razionale mostra ancora, per fare un ulteriore esempio, il valore del
riposo, nozione, questa, confermata nei Comandamenti e nello stesso operato del Creatore, il quale
il settimo giorno decise per l'inattivita.

Il Razionalismo cattolico, che pretende la determinazione logica dai concetti degli eventi
naturali e dell'idea di Dio e, in parallelo, di un sistema etico all'uomo di ragione intrinseco,
consente allora il dialogo con chiunque si disponga a quel genere di analisi concettuali, nel dibattito
interconfessionale ed in quello laico e politico.

Giacché la ragione ¢ dono divino universale. Tale da portare giocoforza a Dio ed alla sua
legge, a prescindere dai testi sacri, in un puro gioco di deduzioni e generalizzazioni.

Ma lo stesso Cattolicesimo si irrigidisce in una qualsiasi discussione laica, che lo costringa
a scendere ad un livello piu basso, a contatto con antropologie facenti dell'uomo un essere tutt'altro
che o diversamente razionale.

Quest'ultimo ¢ ad esempio il caso del confronto con la cultura scientifica sperimentale,
portavoce di un'idea differente di ragione, oppure quello del rapporto dei cattolici con civilta di tipo
anglosassone, improntate a visioni empiriste della realtd umana: cio¢ a concezioni per cui la
ragione non ¢ strumento cognitivo, bensi mezzo d'analisi di concetti di origine intellettiva e privi di
consistenza ontologica, alcuni dei quali restano semplici segni linguistici, altri, come quello di Dio
o 1 termini ad esso riferibili, ricevono il crisma della realta solo da un atto di fede.

Lo si vede facilmente nel dibattito sui temi etici inerenti la vicenda del malato terminale. In
frangenti del genere il cattolico non accoglie I'impostazione liberale, la quale tutelerebbe anche, fra
le altre, la scelta peculiare da lui indicata, ma difende solo il suo punto di vista, che considera
I'unico razionale, disconoscendo di fatto lo stato laico.

Cosi il Cattolicesimo liberale ¢ una chimera e il liberale ¢ diverso dal cattolico.

Dal canto suo il fascista accorderebbe diritti politici ai soli individui che reputasse autentici:

cio¢ a coloro che avrebbero compreso appieno di essere i "portatori sani" dei germi di una



determinata cultura. Dal punto di vista del nazionalista, infatti, I'unica liberta possibile ¢, in senso
hegeliano, la naturale adesione alla civilta del mondo d'origine. Qualsiasi altra posizione culturale ¢
una sciocca falsita. Una via impraticabile. Un insulto a se stessi, a concittadini e compatrioti.

E persino in quella realta civile a sé stante che ¢ 1'Inghilterra, da sempre reputata culla del
liberalismo, ma da sempre pure connotata da una sostanziale matrice culturale empirista, le cose
non cambiano sotto il profilo della tutela di un'identita culturale a scapito del modello laico puro.

L'Empirismo inglese ¢ una visione delle cose per cui dalle esperienze, e solo da quelle,
l'individuo pud maturare razionalmente verita e principi altrettanto determinanti, i quali non lo
segnano della nascita, né sono risultati pedagogici ed educativi.

I vari romanzi di formazione della letteratura anglosassone, in cui le diverse figure di
trovatelli, 1 "foundlings", di orfani o bambini abbandonati, propongono soggetti che imparano tutto
da zero, aggiungendo all'apprendimento solo 'onesta delle conclusioni logiche, costituiscono la
testimonianza letteraria ed artistica di un modo speciale di intendere il mondo.

Moll Flanders, Tom Jones, Oliver Twist, Jane Eyre, David Copperfield, Mowgli,
protagonisti di romanzi inglesi, Lord Greystoke, Tom Sayer e Huckleberry Finn, personaggi
principali di narrazioni americane, sono individui destinati al raggiungimento della felicita, o
almeno di una redenzione finale, al termine di una vita frivola o dolorosa, talvolta estranca alla
stessa civilta, talaltra pure dissoluta e peccaminosa, in partenza comunque sfortunata.

E cio che si ricava da una letteratura popolata da figure del genere, ¢ l'attestazione di una
mentalita disposta ad attribuire all'esperienza lo sviluppo dei pensieri indispensabili all'esistenza,
tesa a non credere nell'ereditarieta di formule di vita, poco alla possibilita di riceverle da scuola e
famiglia.

Cosi anche 1'Inghilterra manifesta un rapporto imperfetto tra cultura nazionale e Laicismo.

E' vero infatti che sin dal Basso Medioevo il pensiero inglese ha visto nell'esperienza la
fonte dei "mattoni" della conoscenza intellettiva, ovvero le idee semplici. E' vero anche che 1
concetti razionalmente elaborati a partire dalle idee complesse dell'intelletto, sintesi delle
percezioni sensibili, non risultano mai soggettivi; costituiscono un complesso di conclusioni in ogni
caso oggettive.

Lo stesso Locke che postulava la liberta di culto, introducendo la nobile nozione
dell'assoluta spontaneita della fede, sosteneva pure la "Ragionevolezza del Cristianesimo". Pensava
cio¢ coerenti le idee relative al Dio cristiano, elaborate da una ragione operante pero, stavolta, sui
dati empirici evangelici e veterotestamentari.

L'empirista ha in mente dunque una precisa filosofia. E la mentalita inglese ¢ da sempre
percorsa da concetti peculiari e irripetuti, a partire da quelli dell'individualismo e del dovere

dell'esperienza, quindi del pionerismo e della liberta d'iniziativa, fino all'altro insieme di valori



basici, sostanzialmente protestanti, coi quali un inglese fonde facilmente i primi, sulla base
dell'idea evangelica della lettura del Testo Sacro diretta e non guidata dalle impalcature concettuali
del pensiero cattolico.

E' nelle maglie di questa civilta e non accanto ad essa che 1'Inghilterra ha accolto altre
impostazioni, avallando sul finire del Settecento la laicita rivoluzionaria francese.

Il tradizionalismo inglese sta tutto qui. La sua autotutela ¢ assicurata da un sistema giuridico
che gira su principi di origine non parlamentare, bensi selezionati in passato e custoditi da organi
non elettivi e super partes, evidentemente perché le assemblee elette in una situazione democratica
li contaminerebbero di pensieri e principi diversi, attraverso leggi pericolosamente eterogenee.

Espressione giuridica e giudiziaria dell'Empirismo inglese ¢ dunque il sistema di "Common
Law", fondato sulla "regola del caso precedente" e sullo "stare decisis", e affermatosi in via
definitiva intorno alla meta del XIX secolo, quando il paese estese un diritto di voto riservato ai
"Landlords" e agli industriali londinesi, pure alla middle-class ed agli operai.

Ora, il sistema di "Common law" prevede si, empiricamente, I'adozione della cosiddetta
norma dettata dal caso analogo precedente, ma anche quella di principi generali di equita e buon
senso promananti dalla tradizione e dalla dottrina giuridica inglese in assenza di precedenti, quindi
quella di decisioni vincolanti su vicende simili emesse dalle corti superiori.

Il Regno Unito, come ¢ noto, non possiede una costituzione, ma poco cambia a confronto
con gli altri paesi, in quanto le decisioni politiche, giuridiche e giudiziarie avvengono comunque in
coerenza con valori sanciti da tutta una serie di sofferti e meditati documenti dei secoli passati,
consacrati a somme sorgenti del diritto nazionale e restituenti principi etici ispirati infine, come si €
gia accennato, all'evangelismo continentale.

A quegli indirizzi guardano la sua Suprema Corte di giustizia, quando valuta in ultima
istanza ricorsi civili o penali o produce giurisprudenza; la sua Camera dei Lords, in un'opera di
revisione qualificata, etica e tecnica, dei provvedimenti non economici o finanziari votati dalla
Camera dei Comuni, e di eventuale giudizio sull'azione del governo; il Re medesimo nei suoi
contatti e colloqui continui col Primo Ministro. Ma c'¢ di piu.

Il paese in questione possiede ancora nella Camera dei Pari un vero e proprio organo della
conservazione: la maggior parte dei suoi membri non sono infatti eletti, ma scelti ¢ nominati
tutt'oggi "on merit", nel senso che debbano possedere comunque il requisito del rispetto di valori,
forse anche altrove condivisi, di certo patrii, € con esso quelli del contributo e della competenza in
settori specifici.

Non dimentichiamo infine che nella prima meta del '500, in concomitanza col dilagare sul
Continente del conflitto tra ortodossia cattolica e luteranesimo, le diocesi inglesi ruppero i ponti

con il Pontefice e riconobbero la sola autorita della Corona. La quale da allora, secondo una logica



tutt'altro che laica, ascrisse a se stessa il dovere di nominare, nell'evidente rispetto di principi civili,
non religiosi, da essa rappresentati, i vescovi del territorio del regno.

Nel vasto mondo protestante del Nord Europa, la democrazia e l'impostazione laica
conoscono forse il rispetto maggiore.

L'adesione quasi congenita del protestante ai valori liberali, in realta pare segnata dall'idea
di una salvezza dell'uomo predisposta unicamente da Dio. Infatti, sarebbe una convinzione del
genere ad imporgli la tutela preliminare ed universale dei diritti civili e politici di vominti, il cui
destino gli sfugge, la cui sorte esula a tal punto dalle sue possibilita d'intervento, da obbligarlo a
non sbagliare limitando chicchessia.

Tuttavia, in simili contesti la mentalitd protestante riappare con tutti i suoi limiti in
atteggiamenti noti. Per esempio nell'attenzione al privato di uomini pubblici, senza scampo bollati
di malvagita complessiva e rapidamente liquidati dalle cariche nel caso di eventi personali
discutibili, che ne attesterebbero 1'indegnita presso Dio; peggio ancora nell'avallo di legislazioni
che concretizzano una visione elitaria e verticistica dell'umanita, causa l'interpretazione di
ricchezza, titoli e successi quali segni, al contrario, di un rapporto di grazia col Creatore.

L'excursus appena fatto sui rapporti perennemente tesi fra culture non liberali e paradigma
istituzionale laico e democratico, ¢ un tentativo di mettere in luce I'esistenza di un vero e proprio
compromesso salvifico alla base dei cosiddetti "regimi democratici": di un accordo cio¢
impossibile sul piano delle idee, sempre storiche e particolari, nella prassi realizzabile solo in virtu
di una sorta di vigliaccheria delle parti di fronte a scenari alternativi di ricambi violenti del potere.
Tutto qui.

Il risultato di un accordo democratico ¢ allora esito di un dialogo fra sordi "e vili"; una
collisione continua di pareri inevitabilmente divergenti, in quanto corollari di assiomi diversi o
opposti; un contrasto inoltre produttivo di legislazioni ibride, nel corso del quale, su questo o quel
tema, questa o quella fazione cede di volta in volta il passo, a seconda di rapporti di forza solo
numerici, scambi e accomodamenti vari.

Finora pero si ¢ parlato delle divergenze tra la l'istituzione laica e democratica da un lato,
dall'altro la civilta socialista, quella fascista e la cristiana, espressa da diverse confessioni. Ma le
cose cambierebbero rafforntando la prima con le posizioni di fazioni d'ideologia liberale?

L'Tlluminismo Settecentesco ha infatti non soltanto portato lo stato laico, democratico, con
tanto di divisioni dei poteri, ma pure un complessivo pensiero politico su cui fondare movimenti e
partiti attivi nella dialettica politica, da quelle stesse novita istituzionali scandita. Si tratta appunto
dei partiti liberali, nella cui visione della realta 1'uomo ¢ creatura naturalmente buona e costruttiva
se lasciato libero d'agire, per i quali dunque egli legittimamente detiene cid che crea e col diritto di

usarlo a piacimento.



In sintesi, per il liberale ¢ scacra quella stessa proprieta privata, che un marxista facente
dell'vomo un essere mosso da bisogni e non da iniziative a chiunque vantaggiose, considera un
furto all'intera comunita per prospettive solo personali.

Intanto allora, 1 concetti liberali di altruismo, utilita comune, iniziativa, egoismo e via di
seguito, restano formali e quindi vaghi. Data l'inevitabile positivita e storicita di qualunque valore.
Cosicché ad esempio l'altruismo socialista ¢ il soccorso al lavoratore, per il cristiano ¢ amare come
se stessi chiunque, qualsiasi classe questi rappresenti. Ma c'e di piu.

Neanche i regimi liberali piu coerenti con le premesse del pensiero che li fonda, hanno mai
assicurato quel gioco democratico, immaginato dalla stessa corrente storica che anch'essi postuld
alle origini.

L'ordine liberale vuole cosi regole di partenza identiche per tutti e per tutti e senza vincoli
liberta d'intrapresa, in assenza di interventi pubblici di qualsiasi genere sul singolo. Cid in quanto
chiunque possa contribuire a tal punto in qualche settore, da portare utile in esso anche agli altri.

Ma l'effetto di quest'impostazione, notissimo, ¢ lo sviluppo di potentati economico-
finanziari in grado di dominare letteralmente 1 partiti di uno stato, con la loro capacita economica di
sostegno elettorale e nella negazione per principio e per legge alle fazioni varie di qualunque
genere di supporto pubblico.

Quali conclusioni trarre dunque dalle meditazioni sui frutti istituzionali e politici del
pensiero illuminista?

Semplice. Che persino il Liberalismo calza col Laicismo e il gioco democratico solo in virtu
della sua recessione a sogno. Vale a dire grazie a una fantasia relativa alla naturale bonta dell'uvomo:
cio¢ a una tendenza costruttiva, corrotta dalla cultura, ma capace di un ritorno alla sua autenticita se
lasciata libera d'esprimersi, esattamente come 1'onda del mare rientra senza sosta sulla riva, a meno
di dighe ed argini.

In quest'ordine di idee, le diverse proposte etiche e civili, dalla socialista alla cattolica, dalla
nazionalista all'empirista alla protestante e via di seguito, sarebbero appunto i casi di corruzione
dell'anima umana; costituirebbero le malattie dello spirito, guaribili solo con dosi di democrazia e
laicita.

Ma passare dall'ipotesi realistica di un uomo imperfetto, il quale deve scegliere fra
I'egoismo della passione e la generosita spirituale, all'assioma di un miracolo umano di spontanea
bonta, significa realizzare quel parallelismo tra natura e cultura, tipico del Romanticismo. Con
delle differenze.

Il Romanticismo lo applica ad individui, campanili e popoli diversi, e lo considera valido
anche per i malvagi. Il Liberalismo ingenuo lo coglie nell'uomo di ogni tempo, postulandone solo

effetti positivi.



Pensando ad un uomo di per sé buono, da liberare nella mente dalle incrostazioni del Male
civile, il Liberalismo acquisisce il fascino del racconto fiabesco. Ma un fascino sorridente, diverso
da quello drammatico, da sempre compagno del Romanticismo.

Quest'ultimo, infatti, sostiene pure l'integrita dell'uomo, il quale non puo che offrire quello
che ¢, ma la cala in un mondo di persone, genti e nazioni storicamente differenti, in una realta la cui
tragica bellezza ¢ appunto l'insuperabile e variegata gamma di buoni e cattivi, signori e bari,

ignoranti e incompresi.

Bibliografia

e Adorno Francesco, Introduzione a Platone, Laterza, Roma-Bari 1978.

* Alatri Paolo, Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Rubbettino Editore,
Catanzaro 1992.

* Aristotele, Le categorie, introduzione, traduzione e note di M. Zanatta, Biblioteca
Universale Rizzoli, Milano 1997.

* Bottin Francesco, La scienza degli occamisti. La scienza tardo medioevale dalle origini
del paradigma nominalista alla rivoluzione scientifica, Maggioli, Rimini 1982.

* Cilento Vincenzo, Saggi su Plotino, Mursia, Milano 1973.

* Ciliberto Michele, La ruota del tempo. Interpretazione di Bruno, Editori riuniti, Roma
1986.

* Dante Alighieri, La Divina Commedia (Inferno, Purgatorio, Paradiso), a cura di
Umberto Bosco e Giovanni Reggio, Le Monnier, Firenze 1983.

* De Luca Barbara - Grillo Umberta - Pace Paola - Ranzoli Silvana, Views of literature,
Text, Context and Film, Volume secondo, Loescher Editore, Perugia 2001.

* De Negri Enrico, La teologia di Lutero. Rivelazione e dialettica, La Nuova Italia, Firenze
1967.

* Ernst Germana, Tommaso Campanella, Laterza, Roma-Bari 2002.

* Galileo Galilei, Le lettere copernicane, a cura di M. Baldini, Armando Editore, Roma
1995.

* Gatti Roberto, Natura umana e artificio politico. Saggio su Jean-Jacques Rousseau,
Edizioni Porziuncola, S. Maria degli Angeli 1988.

* Geymonat Mario, // grande Archimede, Teti editore, Roma 2006.

* Giardina Andrea, Sabbatucci Giovanni, Vidotto Vittorio, Storia dal 1900 a oggi. Con

espansione online. Per le Scuole superiori. Vol. 3, Laterza Edizioni Scolastiche, Roma-Bari

2010.



* Kant Immanuel, Critica della ragion pratica, dalla "Collana Scolastica di testi

filosofici", introduzione, traduzione ¢ note a cura di G. E. Bari¢, Sansoni Editore, Firenze

1986.

* Id., Critica della ragion pura, dalla collana "I classici del pensiero", introduzione,

traduzione e note di G. Colli, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

* Hegel George Wilhelm Friedrich, Fenomenologia dello spirito, introduzione,

traduzione, note e apparati di V. Cicero, Bompiani testi a fronte, Varese 2008.

* Isnardi Parente Margherita, Filosofia e scienza nel pensiero ellenistico, Morano,

Napoli 1991.

* La Bibbia di Gerusalemme, (Testo biblico di La Sacra Bibbia della CEI "editio
princeps" 1971), Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1989.

* Lugarini Leo, Aristotele e l'idea della filosofia, La Nuova Italia, Firenze 1972.

* Mattei Ugo, // modello di Common Law, Giappichelli Editore, Torino 2004.

* Moliné Enric, [ sette sacramenti. Catechesi teologica, Edizioni Ares, Roma 2002.

* Mondésert Claude, Guida alla lettura dei Padri della Chiesa, nella collana "Gia e non

ancora. Pocket", traduzione di A. Ferraris Lobini, Jaca Book, Milano 1981.

* Mondin Battista, // sistema filosofico di Tommaso d'Aquino, Massimo, Milano 1985.

* Platone, Apologia di Socrate, all'interno del volume Apologia di Socrate, Critone, dalla

collana "I classici del pensiero", introduzione, traduzione e note di M. M. Sassi, RCS Libri

S.p.A., Milano 2004.

* Prosperi Adriano, /I Concilio di Trento e la Controriforma, nella collana "Teseo",

Edizioni U.C.T., Trento 1999.

* Ravera Marco, Invito al pensiero di Spinoza, Mursia, Milano 1987.

* Sina Mario, /ntroduzione a Locke, Laterza, Roma-Bari 1982.

* Sini Carlo, [ filosofi e le opere — Antologia filosofica per le Scuole medie superiori,

Principato Editore, Milano 1985.

* Vannini Marco, Invito al pensiero di Sant'Agostino, Mursia, Milano 1989.

* Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell’eta dei lumi, Bompiani, Milano

1985.

* Villari Rosario, Storia medievale, Collezione scolastica, Editori Laterza, Roma-Bari

1983.

* Id., Storia moderna, Collezione scolastica, Editori Laterza, Roma-Bari 1983.

* Voltaire, L'ingenuo, all'interno del volume Candido, Zadig, Micromega, L'ingenuo, per la

traduzione di M. Monetti, Editrice La Stampa S.p.A, Torino 2003.



Fiabe marxiane

Dalla meta dell'Ottocento uno specifico indirizzo filosofico sarebbe tornato a farsi strada
nell'Europa continentale, un'impostazione proveniente dal mondo antico e che gia aveva trovato
ampio spazio nel corso dell'eta moderna, per esempio nelle speculazioni degli stessi teorici della
politica, quali Hobbes e Machiavelli.

Si trattava innanzitutto di una rinnovata negazione delle cosiddette realta spirituali, quindi
della consistenza delle idee di anima e Dio, di conseguenza anche della nozione di un ordine
storico, provvidenziale, dalla divinita stessa promanante e di ogni forma di finalismo.

La visione del reale in considerazione si identifica col materialismo di etd contemporanea,
la cui versione piu frequentata sarebbe stata certamente quella di matrice marxiana.

Tale filosofia, stavolta, non faceva perod solo i conti col trascendente. Adesso si confrontava
pure con la nuova dimensione totale dell'"'Assoluto", dagli artisti e dagli intellettuali romantici
inaugurata e fatta coincidere con una dialettica fra "Natura" ed "Essere", fase fisica e metafisica, e
con gli effetti di essa.

I1 piu autorevole dei filosofi idealisti, Hegel, denomino il risultato di quel rapporto "Spirito"
e lo immagino realta dinamica, che si dispiega storicamente e con coerenza attraverso il pensiero
degli uomini, in un superamento continuo, progressivo del momento statico, inconsapevole,
inferiore delle istanze e man mano dei residui dell'istinto.

Concezione questa, il cui immediato effetto era la considerazione di ogni tappa storica,
ovvero di qualsiasi cultura, come di un momento parziale, ma in sé e per s¢ indispensabile
dell'ineluttabile evoluzione civile verso la razionalita totale.

Ma all'esatto opposto delle concezioni idealistiche, nella riedizione contemporanea il
materialismo non vedeva armonia tra storia e natura, bensi sfociava nella teoria di un contrasto in
cui la natura costituiva la dimensione ordinata degli eventi ricorrenti e dei bisogni calibrati, mentre
la storia la fase dell'irrazionalita, del conflitto diffuso per epoche civili mai capaci di soddisfare
quelle esigenze.

Cosi, in virtu della stessa convinzione nell'irregolarita della storia, tale indirizzo rimaneva
ugualmente estraneo a posizioni immanentistiche, nonostante il rifiuto di partenza della
trascendenza.

Anche in contesti concettuali neganti quest'ultima, ¢ per esempio possibile cogliere un
principio che governi l'universo animato e non nell'insieme articolato di leggi normalizzanti 1
fenomeni, nella "forma" della materia, e giungere in tal modo alla conciliazione del divino col

transeunte, di cio che ¢ eterno con cid che ¢ soggetto a trasformazione.



Ma lI'immanentismo vede razionalita anche nelle vicende umane, non solo nel mondo fisico,
sia che assimili quelle agli eventi e gli uomini agli enti di natura, sia che faccia degli uomini stessi
realta eminenti di un assoluto disegno provvidenziale, coinvolgente natura e spirito.

Per questo tale filosofia fa i salti mortali nel tentativo di salvare la liberta umana.

Negazione dunque di trascendenza e immanenza, assunzione delle esigenze naturali come
unico stimolo umano, convinzione nella totale imperfezione della storia: ecco i capisaldi del
materialismo in questione.

Quanto all'irrazionalita della storia stessa, a giudizio di tale pensiero essa si manifesterebbe
innanzitutto nella tendenza degli uomini di ogni tempo a polarizzarsi in classi dagli interessi
economici contrapposti € in costante conflitto; quindi nell'evoluzione della civilta di qualsiasi terra
in fasi precise, per lo piu dovute alle immancabili innovazioni tecnologiche, e dappertutto
caratterizzate da dissidi e gravi disuguaglianze sociali.

Cosi, sulla scorta di nozioni del genere, il materialismo in questione si autodefini
"dialettico"e "storico". E certificd la sua distanza da quello passato.

Infatti, le filosofie materialistiche moderne e antiche si contraddistinguono piu per una
nozione univoca di condizione civile concertata. E' tipica di esse l'idea che I'entita statale, a
prescindere da periodi e temperie culturali, alla fine sorga e si organizzi secondo consuete,
universali modalita, fondamentalmente legate alla stesura di un patto collettivo, e sempre in base ad
un identico schema entri in crisi, nel caso di mancato rispetto dell'accordo civile originario.

Ma a fronte di questo quadro 1'obiezione ¢ gia spontanea. Facendo infatti delle esigenze di
natura 1 soli stimoli dell'uomo e non vedendo poi nella natura sostanziali linee di illogicita, il
materialismo marxiano non spiegava nei fatti la produzione di storia e, peggio, di storia "cattiva".

E' questo un errore nel quale non erano caduti 1 filosofi materialisti del passato, benché
anch'essi, persino in secoli dominati dal pensiero religioso, si fossero fatti portavoce di un concetto
di uomo, che di questi faceva semplicemente la piu dotata e complessa delle creature animate.

Anche le concezioni nelle quali si ¢ articolato l'indirizzo filosofico in esame e antecedenti
I'Ottocento, sostennero dunque un'antropologia, secondo cui le istanze soggettive sono in ogni caso
d'origine naturale.

Questo non significa pero che esse videro nelle motivazioni del comportamento individuale
le conseguenze esclusive di esigenze fisiologiche e istintive. Nulla impedisce a rigor di logica al
materialista di definire bisogni umani anche quelli piu connessi all'affettivita; e, lungo questo
tragitto, che egli non scorga tra le esigenze sentimentali dell'uvomo anche curiosita di genere
scientifico, nonché tendenze alla creazione artistica.

Ci0 su cui i fautori di una simile visione della persona furono in ogni caso d'accordo, rimase

l'idea che il gesto individuale non possa scaturire da qualcosa di diverso dalle tensioni di natura,



vale a dire da eventuali scelte libere da condizionamenti genetici e di matrice quindi spirituale, la
cui presenza sarebbe comprovata dalla possibilita del contrasto di esse con le richieste miranti solo
al benessere psico-fisico.

In teoria, il pensiero di un uomo sospinto da impulsi, non obbliga tuttavia ad attriburgli il
tratto essenziale dell'amor proprio. Tuttavia, la conclusione sulla natura in ogni caso interessata
degli uvomini, ¢ empiricamente indotta dall'esame sia della storia, che ¢ alternanza di guerra e pace,
sia dello stesso stato civile, il quale risulta ovunque organizzato sulla previsione di delitti, tutelato
da un apparato di pene e sanzioni.

E' possibile allora a ragion veduta asserire che mai, in qualsivoglia impostazione
materialistica passata, si ipotizza o si postula l'esistenza di uomini, i quali o in condizioni di crisi
oppure in quadri armonici di civilta, disinteressatamente manifestino generosita nei confronti del
prossimo.

Nella sua celebrazione dell'amicizia Epicuro, il quale ragiona comunque di un sentimento,
non di un cieco istinto, alla fine fa derivar quella dalla maggior quantita di piacere nel dare
piuttosto che nel ricevere. Cosi nel frammento 544 egli afferma che "E' non solo piu bello ma
anche piu piacevole fare il bene anziché riceverlo.".

Dunque il suo sara anche filantropismo, tuttavia sempre fiducia nella "natura" umana.

Il desiderio naturale guida dunque 1'uvomo. Ma non ¢ organizzato come nell'animale, che
vive spontaneamente senza eccessi e difetti.

La sua validita ¢ testimoniata dall'emozione o sensazione del piacere, il quale attesta che la
sua soddisfazione alimenta corpo e vita; I'emozione o sensazione di dolore ne indicano invece la
pericolosita, segnalando i dannosi effetti fisici del suo appagamento.

Non solo.

Essendo l'uomo impossibilitato ad un'esistenza autonoma, destinato invece ad una
coordinata con gli altri e fondata sulla divisione dei compiti, al problema della gestione personale
di piacere e dolore si somma quello dell'ulteriore limitazione di certi piaceri, ai fini della possibilita
della coesistenza sociale.

Ad un'analisi del pensiero di tali materialisti, si scorge infatti e in tutti i casi una differenza
tra la sorte degli uomini integrati in un corpo sociale e civile e 1'andamento della loro vicenda in
una ipotetica condizione antecendente la civilta.

Intendiamoci: non € che 1 materialisti antichi e moderni fossero cosi sprovveduti da ritenere
possibile quello da subito definito "stato di natura". Se c'¢ I'uomo c'¢ civilta. Infatti la condizione
naturale venne piuttosto intesa come il rischio percorribile in caso di crisi della civilta stessa.
Quanto accade per esempio in certi teatri di guerra.

Cosi l'esistenza di bisogni materiali univoci, non soggetti a mutamenti, non forieri di storia,



porterebbe secondo tali pensatori, diritti naturali. Ma l'esercizio individuale, non coordinato di essi,
ne segnerebbe l'insoddisfazione.

Il materialismo in esame sottrasse dunque all'uomo qualsiasi tendenza al superamento dei
propri impulsi vitali: ma nel lato razionale della sua coscienza vide un mero strumento di calcolo
per la sopravvivenza; e concepi allora l'essere umano alla stregua di una creatura capace di
egoismo, ma solo fino alla deduzione degli effetti collettivi tragici, deleteri, di un eventuale crollo
dello stato civile.

Da qui l'idea della costante cessione di tutti o alcuni diritti derivabili dalle esigenze naturali
ad una autorita preposta all'ordinata soddisfazione di quelle.

D'altronde, da che mondo e mondo, persino le piu efferate mafie si sono sempre guardate da
azioni eversive nei riguardi delle istituzioni.

Ma paradossalmente i filosofi dell'indirizzo in questione ventilarono anche la possibilita di
un disagio personale per i singoli componenti le societa organizzate, nonostante l'atteggiamento
positivo di individui in grado di inferire mediante ragione e linguaggio l'autodistruttivita di una
libera condizione naturale.

Cosicché l'individuo in possesso di tale consapevolezza sentirebbe ugualmente e con
chiarezza quel sentimento di limitazione, proveniente da una ragionata deposizione di alcune delle
sue prerogative, per un'indispensabile collaborazione civile col prossimo.

Posto questo, resta cosi l'altro dilemma relativo ora ai desideri realmente vitali ai fini
dell'esistenza privata, e alla connessa gestione, anche in questo caso, dei segnali del piacere e del
dolore.

A guardar bene le cose pero ¢ la stessa creazione di un organismo civile fondato sul rispetto
coattivo di leggi a fornire gia, col suo carico di limitazione della liberta del singolo in vista della
regolamentazione dei rapporti sociali, una norma calibrata agli istinti basici.

E' evidente infatti che la mancata adozione di regole al proprio desiderio da parte del
soggetto, a causa dell'inestricabilita della situazione privata con la pubblica, comporta pure danni
collettivi inaccettabili.

Chi infatti non si contiene, oltre ad essere in s¢ e per sé infelice, perde la dedizione al
lavoro, libera aggressivita, tende alla prevaricazione, scivola nel parassitismo, ecc...

Prendiamo allora il caso dell'atomista Democrito.

Nel frammento 77 egli dichiara che "... fama e ricchezze senza mente non sono beni
utili ...". E nel 233 che "... se si passa la misura, anche la cosa piu gradevole ti diventa sommamente
sgradevole ...".

Insomma, per il fondatore dell'Atomismo, quindi del materialismo filosofico, esisterebbero

uomini in preda a turbamenti ed insoddisfazioni, in quanto sprovvisti della forza o della ragione



necessarie a collocare entro 1 giusti limiti 1 desideri.

Ma ¢ il medesimo filosofo a sostenere che da uno stato primordiale, contraddistinto
dall'assenza di leggi e dalla soggezione ai fenomeni naturali, gli uvomini tutti, "... sotto la pressione
del timore ..." si accordarono sull'unione in una societa governata da leggi.

I1 primo effetto di tale patto sarebbe stato poi, secondo Democrito, il linguaggio, inteso alla
stregua di una scelta e di una condivisione di segni convenzionali; ed a seguito di questo le
"téchnai", grazie alle quali 'uvomo inizi0 a proteggersi da animali ed elementi, soprattutto mediante
l'edificazione di dimore fisse.

Ed ¢ sempre Democrito, nel frammento 251, ad affermare il carattere complessivamente
normalizzante dello stato, laddove ribadisce che "... niente ¢ preferibile a un buon governo, giacche
il governo abbraccia tutto; se si mantiene, tutto si mantiene; se cade, tutto perisce.".

La situazione sembra invece ribaltarsi ad un'analisi del pensiero di Epicuro, il secondo
importante materialista della filosofia antica. Nel suo caso infatti il razionalismo etico che pone la
necessita del limite di ragione al desiderio, concepisce la regola a gestione di questo per una
corretta esistenza privata, anteriore e disciplinante poi, in seconda battuta, pure la dimensione
pubblica.

Cosi 11 "lathe bidsas" epicureo, lo "stai nascosto, mentre vivi", ovvero la raccomandazione
rivolta al "saggio" perché si tiri fuori dal complicato e destabilizzante agone politico, indurrebbe ad
attribuire al filosofo di Samo l'idea di una societa civile non necessaria o non da chiunque
accettabile.

Le tesi etiche epicuree sono arcinote. Le "lettere" del filosofo a Erodoto, Pitocle e
soprattutto quella a Meneceo, epistole che possediamo integre, sono d'altra parte sul tema in
questione a sufficienza chiare.

Il piacere ¢ sensibile, e, probabilmente in polemica con Aristotele, il quale ammette un
piacere di origine razionale, Epicuro sostenne che il piacere dello spirito ¢ immaginabile solo come
attesa o speranza di uno sensibile.

All'esatto opposto Aristotele riponeva il culmine della felicita nell'indagine filosofica e
questo tipo di felicita considerava poi accompagnata e perfezionata appunto da una sensazione di
piacere.

Tuttavia Bene e Male nel pensatore di Samo non sono tout court tratti di vicende
rispettivamente conducenti al piacere e al dolore e basta.

Infatti, nel pensiero epicureo il piacere da ricercare, e quindi da individuare mediante
"saggezza", ¢ quello "stabile" o "catastematico", la sensazione che cio¢ si prova nell'appagamento
di bisogni naturali e necessari fino e non oltre la soddisfazione di essi.

Cosi Epicuro considera buono qualsiasi atteggiamento volto al semplice annullamento di



tali esigenze, poiché sua conseguenza ¢ quel tipo di piacere foriero di "aponia" ed "atarassia",
assenza cio¢ di dolore fisico e turbamento psichico.

Al contrario, nell'ottica del filosofo di Samo, sono cattivi il comportamento finalizzato alla
soddisfazione di bisogni vani o 1'azione volta al prolungamento del piacere, che in tal caso diviene
"cinetico", anche se nel superamento di istanze di natura ineludibili.

Il cosiddetto "piacere in movimento" si tradurrebbe infatti e presto in novello dolore.

Questo precisa Epicuro nella "Lettera a Meneceo", par. 131: "... Quando dunque diciamo
che il piacere ¢ un bene completo, non alludiamo ai piaceri dei dissoluti o a quelli dell'ebbrezza, ...,
ma al non aver dolore nel corpo, né turbamento nell'anima."

Ora, proprio I'ambizione politica, la sete di potere e di ricchezza, il presenzialismo, la
vanagloria, sarebbero dal suo punto di vista vanita, il cui culto conduce dritto agli affanni
dell'anima ed infine pure a quelli fisici.

Questo spiega perché Epicuro, in ogni caso sostenitore dell'inevitabile approdo degli uomini
ad uno stato, le cui leggi comportino l'inestimabile vantaggio di evitare che essi si nuocciano a
vicenda, la cui funzione indiretta sia appunto l'assicurare i beni adeguati alla soddisfazione di
bisogni vitali, richiami comunque il "saggio" alla dimensione privata.

D'altronde, una delle forme del piacere "catastematico" verrebbe, come abbiamo gia
accennato, da quell'amicizia, che riporta il soggetto nei limiti di una cerchia di frequentazioni
personali.

Occorre ricordare pero che a differenze dell'eta di Democrito, ai tempi di Epicuro le citta
greche si ritrovavano ormai soggiogate sotto dinastie ellenistiche e con abitanti ridotti a sudditi,
ininfluenti rispetto alle decisioni delle corti. Nella fattispecie, 'Atene in cui Epicuro avvio la
propria scuola e visse poi fino alla fine della sua vita, era integrata nel regno ellenistico di
Macedonia.

Cosi la speculazione greca dell'epoca alessandrina mira non piu alla determinazione di
sistemi e comportamenti politici ottimali, bensi di modelli di saggezza e ideali etici legati alla sfera
personale: da quelli conducenti alle gia definite "aponia" e "atarassia" epicuree; alle morali
dell"apatia", la vittoria stoica della ragione sulle passioni; alle conclusioni sull''afasia" dello
scettico, che sceglie di tacere su realta, cui attribuisce instabilita assoluta.

Nel mondo mediterraneo ellenistico 1'Epicureismo si spartisce dunque il campo della
speculazione e delle scienze con altri importanti indirizzi, quali lo Scetticismo e soprattutto lo
Stoicismo. Dal periodo dell'lmpero Romano in poi, 1 tardi epigoni di quelle filosofie si
confronteranno invece col dilagante Cristianesimo, e per un certo tempo, a partire dall'eta
tardoantica, pure col Neoplatonismo.

Cosi il pensiero materialista si riaffaccera in Europa solo dopo I'ampia parentesi medievale,



dominata dalla filosofia cristiana.

La sua riedizione piu convinta coincidera con il meccanicismo totale di Hobbes.

Hobbes pensa ad un uomo che sia dotato di capacita razionali e dimostrative grazie al
possesso del linguaggio, ovvero di un sistema di concetti, che in tutta la natura si rivela essere una
sua esclusiva.

Il ragionamento, di tipo sillogistico, si configurerebbe come una somma o sottrazione di
nozioni generali. E poiché l'universale ¢ di per sé in grado d'indicare esemplari affini non solo gia
esperiti, ma pure eventuali, la mente che deduce ¢ capace di previsioni.

Queste affermazioni, nella filosofia del pensatore inglese, si incrociano con le sue ipotesi
meccanicistiche in ambito fisico e persino etico.

Tutto, a parere di Hobbes, ¢ corpo € movimento; parlare di qualcosa di incorporeo vuol dire
dibattere del nulla; la qualifica dell'incorporeita, la quale oggettivamente esiste nella dimensione
linguistica, indicherebbe piuttosto l'aspetto piu raffinato e gradevole della materia; I'anima stessa ¢
materiale, poiché qualsiasi sentimento o percezione sensibile o sensoriale altro non ¢ se non
"movimento", cio¢ "mutamento" cagionato in quella da questo o quel fattore esterno. Secondo un
punto di vista per altro gia epicureo, poi tipico del naturalismo rinascimentale.

Stando a queste premesse, le reazioni di un uomo sono determinate dai rapporti di questi col
mondo; puo esistere al limite la liberta d'azione, ma solo se le condizioni oggettive o individuali
una spontanea condotta non consentano; non si puo parlare invece e in generale di volere libero,
perché anche quando le opzioni comportamentali sono molteplici, ¢ sempre una causa esterna,
prevalente, a generare la scelta.

Cosi, nel suo "Leviatano", pure Hobbes reputa l'istinto egoistico e comune, il calcolo
previsionale degli effetti di quest'ultimo e il conseguente timore dell'autodistruzione collettiva, i
soli fattori implicati nella nascita della societa civile, da un caotico e pericoloso stato di natura
originario.

Nel clima d'ansia della condizione naturale gli uomini rinunciano dunque agli impulsi basici
al prelievo su quanto possano raggiungere e alla necessaria difesa personale, come a prerogative
che essi, pur a rischio di un esiziale conflitto generalizzato, si sono fino a quel momento arrogati, e
le loro istanze si predispongono ad affidare ad un'autorita totale, la quale promani dalla loro stessa
comunita e si assuma il compito di soddisfare secondo legge e senza interferenze tutte le esigenze
individuali.

La situazione rimane analoga nei pensatori francesi dell'llluminismo ateo e materialista.
Costoro sono fautori del Sensismo, spesso sono anche medici, e per essi la parola "anima" ¢ alla
fine vuota di significato.

In questo caso siamo di fronte ai rappresentanti di una concezione, secondo cui si



spiegherebbero in termini di alterazioni della materia del corpo umano, nella fattispecie cerebrale,
non solo i dati sensibili e sensoriali, bensi pure realta per convenzione ascritte a cid da sempre
definito "spirito". Sentimenti, dunque, ma anche pensieri, ricordi, fantasie, immaginazioni e via di
seguito.

Nel suo "Homme machine" La Mettrie vede nell'essere umano un vero e proprio congegno
regolato dalle stesse leggi che animano i corpi delle altre creature, che come queste ultime tende al
piacere ed ¢ infine mosso dalla medesima fondamentale istanza ovunque agente, individuabile nella
ricerca della felicita.

Tale legge naturale di base si manifesta con specificita a seconda degli esseri naturali che
governa.

E nell'uomo si configurerebbe come uno spontaneo e progressivo insegnamento di cio che
non deve fare, il quale passerebbe per la presa di coscienza di quello che egli non vuole gli sia
fatto.

E' vero dunque che, in base a quanto La Mettrie ci tiene a sottolineare, tale evoluzione
dell'anima sarebbe naturale e non il frutto di opere educative o legislative o della fede in rivelazioni
religiose, ma dalle pagine di questo autore ¢ altrettanto evidente come una trasformazione del
genere si sviluppi attraverso un calcolo dei mali subiti e sgraditi, si risolva infine in una relativa
disciplina del piacere sfrenato, sulla quale soltanto impostare 1'armonico vivere in societa.

D'Holbach conclude il suo "Systéme de la nature" con un esaltazione dell'ateismo, inteso
come scelta dell'uomo che non si € nascosto e non ¢ caduto vittima della superstizione metafisica,
ma ha raggiunto la conoscenza della natura e delle sue leggi e sa esattamente cosa questa gli
imponga.

Ma anche D'Holbach, il quale fa ancora coincidere il bene col piacere e fa di
quest'ultimol'unico vero oggetto d'amore, finisce per parlare di "piacere ragionevole", di una
sensazione cio¢ non attinta a danno d'altri.

Cosi lo stesso sostiene che il legame sociale ¢ possibile nella misura in cui prevale
ques'ultimo genere di piacere, auspicando dunque governi i quali, mediante un sistema di premi e
castighi, inducano alla predilezione di desideri si soggettivi, ma al contempo collettivamente utili.

In un terzo materialista dell'llluminismo francese, Helvétius, il discorso non cambia. Nel
suo trattato, "De l'esprit", il pensatore in questione asserisce che la legge del movimento ¢ alla base
dell'universo fisico, quella dell"amor proprio" e dell"interesse" contraddistinguerebbe invece il
mondo morale umano.

Dal punto di vista di Helvétius noi chiamiamo "probo" solo cio del comportamento altrui a
noi stessi vantaggioso. In questi termini ci appare virtuoso non colui che domina il suo istinto,

bensi il soggetto la cui passione predominante ¢ socialmente utile, se non addirittura indispensabile.



Ed anche in questo filosofo riscontriamo la soluzione politica proposta da D'Holbach: un
governo capace di legare l'interesse particolare con quello pubblico, attraverso la promessa di
piaceri sensibili, che fungano da compenso a determinati sacrifici individuali.

Cosiccome avveniva, ad esempio, a Sparta, dice Helvétius, dove la virtt militare veniva
premiata con 1'amore delle donne piu belle.

Come vediamo, dunque, negli illuministi appena studiati il problema dell'origine dello stato
rimane in secondo piano rispetto a quello delle soluzioni da adottare per il mantenimento del corpo
sociale.

Ma ancora, nel pensiero di tali filosofi risultano agenti di coesione sociale la
consapevolezza individuale dell'inconciliabilita di piacere libero e comunita, l'istinto di
sopravvivenza e il calcolo dei limiti da imporre alle proprie istanze naturali, la spontanea
soggezione finale ad un potere coordinante le singole azioni.

E se La Mettrie ¢ portavoce dell'idea, originale ed ottimista, di un istinto prima o poi
conducente alla prevalenza di quei fattori nell'animo del soggetto, gli altri due illuministi ripongono
la fiducia nella possibilita di uno stato nell'abilita di quei governanti, i quali riescano a incoraggiare
con successo innanzitutto le richieste private di valenza e ripercussioni pubbliche.

Nella seconda meta dell'Ottocento, una posizione in merito alla natura del sociale
imperniata ancora sulle nozioni di desiderio di sopravvivenza, calcolo del termine da fissare al
piacere, alienazione di almeno alcuni tra 1 diritti personali all'autorita costituita, rappresentera una
parte, pur

marginale, degli studi del medico fondatore della psicanalisi: Freud.

Che la teoria psicanalitica di quest'ultimo possa essere inscritta nel cerchio piu ampio della
filosofia materialista, ¢ fuor di dubbio.

Freud ritiene che una delle componenti essenziali alloggiate nella nuova dimensione
psichica ipotizzata, cio¢ Il'inconscio, sia appunto l'energia di tipo sessuale, motrice del
comportamento, ossia la "libido".

Freud ne era cosi convinto, che al fine di spiegare le ragioni alla base degli atteggiamenti
delle eta prepuberali, elaboro un'intera dottrina della sessualita neonatale e infantile.

Ma la propulsione libidica ¢ secondo il medico austriaco fondamentalmente egoistica e
distruttiva. Tant'¢ che egli postula I'esistenza di un livello cosciente che la ordini sulla base dei
valori "introiettati", con terminologia dello stesso studioso, nel rapporto con le figure genitoriali.

E tra tali limiti etici, nel complesso costituenti la sfera morale della psiche, accanto alle fasi
inconscia e cosciente, sono da annoverare pure i principi che contengono la libido nella misura e
nei modi adeguati alla tutela della convivenza comunitaria.

Percio, nello scritto "Il disagio della civilta", quest'ultima appare a Freud alla stregua di una



vera e propria forma di frustrazione necessaria: un male in ogni caso minore di quelli cui I'umanita
andrebbe incontro, se libera di agire secondo le aggressive pulsioni libidiche.

Ma se fino a questo momento ci siamo imbattuti in forme di materialismo, le cui
conclusioni e le cui soluzioni a superamento dei limiti di un uomo sconsolatamente costretto nella
materia, sono comunque coerenti con gli assunti di partenza, ¢ al contrario obiettivamente difficile
avallare certe deduzioni del materialismo di provenienza marxiana.

Si ritorna in tal modo a riflettere su quel pensiero ancora oggi alla base della maggior parte
delle culture incapaci di scorgere nell'uomo forme di razionalita o di spirito oltre la natura: cioe, per
farla breve, di quell'ideologia socialista, mai tramontata dal momento della sua invenzione, l'inizio
dell'Ottocento, soggetta invece al cosiddetto perfezionamento "scientifico" da parte di Marx, gia
nella seconda meta del medesimo secolo.

Nel marxismo almeno le nozioni di base sembrerebbero precise: I'vomo figurerebbe come
un essere di natura, teso alla soddisfazione di sole esigenze. Il primo dei tratti rivendicati dagli
stessi Marx ed Engels alle loro tesi ¢ appunto quello del "materialismo".

E tuttavia, forse per la prima volta nella storia del pensiero materialistico, in questa filosofia
tra le necessita umane, oltre a quelle di genere in senso stretto fisico, ci sono pure altre di
dimensione sociale.

E' quanto rivela, per esempio, il Marx dell"'Ideologia tedesca".

L'vomo ¢ diverso dall'animale per tutta una serie di fattori, per esempio la coscienza o la
religione.

Ma differenze del genere sarebbero solo marginali, se non addirittura esteriori. E neanche
risulterebbero possibili, col resto della sua esistenza, se egli non riuscisse a "lavorare": se cio¢ non
trasformasse la materia grezza, offerta dalla natura stessa, in prodotti finiti, nei suoi mezzi di
sussistenza.

E' il lavoro dunque a segnare il limite tra l'uomo e gli altri esseri animati. Esso ne
rappresenta 'essenza, tant'¢ che Marx lo considera oltre che una concreta attivita, pure un bisogno
individuale di portata sociale, addirittura una tendenza creativa, che trasforma la materia secondo
progetti prestabiliti e il cui esercizio ¢ indispensabile al medesimo equilibrio psico-fisico della
persona.

Se non fosse dunque per il lavoro, nei fatti l'uomo rischierebbe di coincidere con I'animale,
poiché con quest'ultimo egli spartisce la variegata gamma delle esigenze di tipo fisiologico ed
istintivo e in quanto, proprio alla stregua della bestia, dovrebbe avere in sé le caratteristiche
adeguate all'uso diretto degli elementi naturali rozzi.

Cio che identifica il genere umano per Marx sarebbe allora il bisogno del lavoro. E poiché il

risultato di tale attivita non rimane a chi lo ha ottenuto, ma entra nel circolo della distribuzione, il



lavoro ¢ un'esigenza di genere sociale, ovvero una spinta che collega l'vomo all'uomo in un
rapporto di spontanea e volontaria interdipendenza, data anche l'inevitabile specificita di attitudini,
attivita produttive e prodotti.

E fin qui il ragionamento non fa una grinza.

Fermo restando che nella nozione di uomo marxiana, 1'etica non scalza la natura. Cosicché
la condizione ideale di un lavoratore appieno soddisfatto, quanto ai suoi bisogni primordiali, quanto
alle proprie istanze sociali, sarebbe ancora raggiungibile solo in virtu di una mera razionalizzazione
delle esigenze umane e della scelta di strategie adeguate all'appagamento di esse.

A fronte di quest'impalcatura concettuale, occorre perod gia evidenziare come Marx non
scorga mai nella storia una collettivita nella quale I'essenza delluomo, ovvero il lavoro, abbia
ottenuto rispetto; e come anzi la storia stessa egli concepisca alla stregua di un conflitto tra gruppi
sociali, costantemente polarizzato tra sfuttatori del lavoro e lavoratori sfruttati. Dal mondo antico,
lungo I'eta di mezzo, fino al mondo moderno.

E' questa, in sintesi, la nota tesi marxiana della "lotta di classe", la cui esposizione piu
retorica e serrata ¢ rinvenibile nello stesso "Manifesto del partito comunista".

Tuttavia, nel delineare un quadro storico del genere, il filosofo non spiega mai 1'origine
degli sfuttatori di lavoro e lavoratore. Come cio¢ sia possibile che di epoca in epoca, tra uomini
tutti esigenti lavoro, sia in vista di realizzazioni sociali e personali che per abbattere in concreto
bisogni fisici, non manchino mai pochi soggetti particolari, i quali per modalita varie si accaparrino
il controllo del mezzo produttivo, terra o macchina che esso sia, al nuovo fine d'arricchirsi,
relegando pure masse di lavoratori ad una duplice e tragica condizione: di "sfruttamento", sotto il
profilo economico; d""alienazione", dal punto di vista psicologico e sociale.

Di quest'ultima situazione del lavoratore estraniato dalla gestione di lavoro e merce, ridotto
in sostanza alla sola soddisfazione dei bisogni materiali che lo accomunano invece alla bestia, nei
"Manoscritti economico-filosofici" il pensatore in questione da anzi una descrizione nel dettaglio,
relativa ai diversi aspetti e alle possibili implicazioni di essa.

Poiché¢ Marx, soprattutto il Marx piu romantico ed ideologico del "Manifesto", nello
spiegare le relazioni umane, oltre che nei termini neutrali di "classe" e "interesse" si esprime pure
in quelli soggettivi di "sfruttamento" e "furto", si sarebbe allora indotti a credere al disegno di un
uomo capace invece le scelte di operarle.

Evidentemente pero il nuovo quadro concettuale contraddirebbe 1'idea di uvomini sospinti da
esigenze e cambierebbe l'antropologia fin qui delineata.

Se si parla di una facolta umana oltre la natura, alla stregua, ad esempio, della ragion pratica
kantiana o dell'anima cattolica, e consistente nella possibilita di una libera opzione, allora si

ammette pure la distinzione tra comportamenti reputati vitali e buoni o, al contrario, azioni intese



come deleterie e cattive.

I1 discrimine morale tra Bene e Male, giuridico fra Diritto e Delitto, ¢ infatti automatico
all'introduzione della nozione di liberta arbitrale, cosicché se tale realta venisse ipotizzata
nell'uvomo "marxiano", essa rimarrebbe giocoforza ad alimento della vita, se a rispetto di diritti
connessi alle esigenze naturali e sociali del lavoratore, viceversa a promozione di morte e dolore,
nel caso in cui quelle prerogative ostacolasse.

D'altronde, ¢ lo stesso filosofo tedesco a dire piu volte del lavoro come dell'unico fattore di
garanzia della "dignita" umana.

Chiarite dunque le conseguenze di una possibile interpretazione etica dell'idea marxiana
d'individuo, occorre chiedersi se esse sono in linea col sistema intero del materialismo in questione.

Conosciamo la "filosofia della prassi" marxiana.

Essa prende le mosse dalla riflessione della cosiddetta "sinistra hegeliana", di quel gruppo
di pensatori, i quali interpretarono in senso dinamico e non conservatore e statico il sistema del
filosofo di Stoccarda.

Nell'ottica dei seguaci di sinistra, il reale immaginato da Hegel sarebbe si perfetto, ma tale
perfezione acquisirebbe solo grazie ad un'intervento consapevole dell'uomo. In questo caso,
dunque, quest'ultimo non sarebbe un fattore inconscio, spontaneo di storia, ma piuttosto un attore
perspicace di essa, date le sue doti di razionalizzazione e conseguente correzione dei difetti di
civilta.

Sull'idea di una realta perfettibile € non gia in sé e per sé razionale, Marx innesto appunto,
sin dalla tesi di laurea, guarda caso, sulla "Differenza tra la filosofia della natura di Democrito e
quella di Epicuro", la sua filosofia della "prassi".

Essa indicava le linee di una rivoluzione di tipo comunista, violenta o per riforme che fosse,
la quale veniva proposta come logico superamento delle incongruenze reali, e seguiva ad un'analisi
scientifica della storia e all'individuazione dei limiti insiti nelle strutture caratterizzanti di essa.

Queste ultime sarebbero infatti di genere economico e da sempre classiste; responsabili cioe
della tensione tra pochi titolari dei mezzi produttivi ed il resto di un'umanita, per un verso o per
l'altro e senza la giusta contropartita, costretta alla resa ai primi. Infine, la recente impalcatura
economica della societa borghese, a differenza delle precedenti, sarebbe di sostegno ad un
capitalismo, per le sue interne contraddizioni prossimo all'implosione, invece che ad ulteriori
evoluzioni.

In questo contesto, la rivoluzione proletaria avrebbe dovuto restituire all'operaio "sfruttato"
e "alienato" il diritto di soddisfare appieno le sue esigenze sociali e concrete attraverso la
collettivizzazione della macchina: obiettivo indispensabile ai fini della partecipazione del

lavoratore e ad un processo produttivo consapevole e alla proprieta del prodotto e alla spartizione



di un eventuale "plusvalore" della merce, nel capitale da esso derivante.

Per concludere, occorre aggiungere come nella visione del filosofo di Treviri, la "dittatura
del proletariato”, ovvero la fase totalitaria successiva all'evento rivoluzionario, necessaria a
stroncare rigurgiti reazionari, si sarebbe potuta sublimare persino nella scomparsa del potere di
controllo e di polizia statali, grazie al trionfo di un mondo comunista privo di classi, capace di
rasserenare le menti con l'appagamento universale dei bisogni.

Queste le tesi marxiane sull'irrazionalita del reale e le strategie dal filosofo indicate per
ricondurlo nei binari di logica e vita.

Ma gia se si procede dall'idea che gli sfruttatori storici siano i "cattivi" fra gli uomini,
dovrebbe sorgere il timore che persino la finale era perfetta, dei bisogni tutti appagati, vaticinata da
Marx, correrebbe ugualmente il rischio di partorire "malintenzionati", pronti a riprendersi terra e
macchina e a ricapitalizzare a danno di ulteriori subordinati.

Cosa che potrebbe avvenire pure in un'antecedente "dittatura del proletariato”, per ragioni di
opportunitd e sicurezza protratta persino a tempo indeterminato. D'altra parte, 1'esistenza di un
regime totalitario non € mai al riparo dal dissenso e dalla resistenza.

E' vero allora che secondo una focalizzazione etica del genere, la realta sociale,
contraddistinta ovunque dal conflitto tra detentori del mezzo e lavoratori sfruttati e alienati, si
potrebbe senza discrepanze configurare alla stregua di un ininterrotto scontro tra cattivi ¢ buoni.

E sarebbe anche lecito scorgere in questi ultimi dei soggetti, che avrebbero a un certo punto
e ad opera di alcuni illuminati raggiunto loro presa di coscienza e si predisporrebbero al
ribaltamento della situazione in vista della creazione di una societd comunista, priva d'alienati e
immiseriti.

Ma il problema sta nel fatto che nessuno stabilisce mai chi siano 1 buoni e 1 cattivi, quali i
loro numeri e 1 tempi degli uni e degli altri, ragion per cui anche in presenza di un mondo di
"soddisfatti", accanto al governo finale di semplice amministrazione ipotizzato da Marx, dovrebbe
pure esistere una centralina etica di educazione, controllo, sanzione o repressione.

E se le cose stanno in questi termini, in ogni caso un'inattesa generazione di corrotti
basterebbe a spazzar via persino la solidale e filantropica societa comunista.

Tuttavia, la tesi marxiana della tranquillita di una societa, che soddisfi le esigenze di tutti, ci
allontana dall'idea di un uomo "etico", ossia da quell'idea deducibile dagli aggettivi e dai sostantivi
gia citati, quali "sfruttatori" e "sfruttati" e "furto" ed "usurpazione".

Essa rimanda invece ad individui di sola materia, 1 quali, se paghi di cio di cui sentono il
bisogno, non si scatenano in tensioni e agitazioni varie e violenze in senso lato.

Anche cosi, perd, sempre se si guarda al pensiero marxiano totale, l'antropologia non trova

nelle riflessioni sul sociale o sull'economia delle estensioni, bensi delle belle e buone



contraddizioni.

Infatti, come notato in precedenza, poiché le societa che necessariamente si susseguono
nella storia sarebbero tali da fare di quest'ultima la cronaca di un'eterna lotta di classe, da tale
visione delle cose emergerebbe allora un dato incongruente: 1'immancabile presenza di individui
sospinti da bisogni diversi da quelli colti da Marx, ossia tendenze al dominio e all'arrichimento
incontrollato a scapito d'altri.

I soggetti in questione, essendo anch'essi uomini e figurando a qualunque livello di civilta,
in un contesto antropologico rigorosamente materialistico testimonierebbero allora due precisi
fattori: la prevalenza finale nell'uvomo di spinte all'incetta di beni e denaro, fino al salto di qualita
del controllo dei mezzi che a questi portano; la semplice superiorita per intelligenza e forza degli
individui di quell'appropriazione indebita capaci.

E a partire da tali deduzioni, se non la fase rivoluzionaria, leggibile pure come il sussulto
degli sfruttati sugli sfruttatori, gia il seguente periodo della "dittatura del proletariato" sarebbe
giocoforza inimmaginabile.

Esso infatti non potrebbe che costituire la nuova piattaforma storica di scontro tra soggetti
mossi piu dall'istinto di accumulo di ricchezza e potere, che dai bisogni pensati da Marx.

Senza considerare che, se si combinano tali esiti antropologici, che non vedono abusati e
profittatori, ma vincitori e vinti, con la tesi marxiana sui limiti del capitalismo, nel "Capitale"
descritto appunto come sistema per natura destinato a implodere, si dovrebbe meglio ammettere
che la medesima, dolorosa fine, accomunante borghesi e operai, piu che alla rivoluzione dovrebbe
condurre a un accordo corale.

Esattamente quanto postulato ad esempio dal gia citato Hobbes, a proposito del potenziale
sfacelo sociale, insito in quello scontro generalizzato che sarebbe lo "stato di natura".

A riprova di quanto sinora osservato, sta allora il semplice fatto che i medesimi regimi del
Socialismo reale non sono mai stati il risultato della ribellione di oppressi contro speculatori, bensi
il compimento di un moto rivoluzionario gestito da una fazione agguerrita e minoritaria, la quale ha
trovato solo inizialmente appoggio nelle popolazioni immiserite e poi, anche a danno di queste
ultime, ha imposto e difeso dall'alto, se necessario con violenza e propaganda, uno schema di
societd comunista molto simile a quello caldeggiato da Marx.

Insomma, il Socialismo storico ¢ una vittoria etica, non l'inevitabile approdo strutturale di
collettivita usate e frustrate. E non avrebbe potuto che essere cosi. Il marxismo ¢ innanzitutto
assurdo gia sotto il profilo dell'antropologia.

Se gli uomini sono creature di natura esigenti solo la soddisfazione di certi bisogni, nei
quali starebbe appunto la loro stessa essenza, allora i due corni della questione: o tali istanze sono

spontaneamente costruttive, tali comunque da non cagionare mai, in quanto conducenti



all'affermazione di un dato equilibrio tra i componenti la comunita, l'autodistruzione di
quest'ultima, e cid0 ¢ quanto accade nelle societa animali; oppure le stesse spinte si offrono
all'opposto egoistiche, interessate, prevaricanti, motivo insomma di inevitabili catastrofi collettive.

Ma un crollo sociale annunciato e del genere non esige rivoluzione. Semmai un patto che lo
scongiuri grazie alla posizione di relazioni utili tra gli individui. La rivoluzione ¢ il mezzo di cui si
serve la compagine che rivendica diritti conculcati, non la soluzione di un imminente collasso
comune, dovuto all'interesse illimitato di chiunque.

E lungo questa strada si giunge allora ad una duplice conclusione.

Innanzitutto, che l'unica impostazione materialistica coerente ¢ quella a-storica, antica e
moderna: gli uomini per natura si derubano e si aggrediscono reciprocamente sino al limite
dell'autodistruzione; possiedono perd un instinto piu forte, quello alla sopravvivenza, quindi una
ragione opportunamente calcolatrice; si accordano dunque intorno a un potere comune per non
scomparire; si predispongono ad insegnare tutto cio alle generazioni future, che non ne faranno
esperienza diretta.

Quindi che l'alternativa a tale indirizzo ¢ il riconoscimento della dimensione etica.

Che cio¢ 1'nvomo "non vive di solo pane", che non possiede un complesso di affetti e pensieri
determinanti, che ¢ dunque di continuo costretto a giustificarsi e di conseguenza il capitalismo o il
feudalesimo o qualsiasi altro sistema socio-economico sono scelte di cultura, esattamente come ¢
un'opzione ideologica quella da cui ¢ derivato il comunismo nella storia, laddove esso ¢ stato
costruito.

Cosi gli esempi del cosiddetto "socialismo reale" si sono rivelati drastiche trasformazioni di
societa praticamente agricole, non esiti pressocché inevitabili del capitalismo industriale; spesso si
sono colorati di venature nazionalistiche, in opposizione alle aperture al colonialismo ed
all'imperialismo straniero da parte dei regimi locali abbattuti; sono stati la vittoria di minoranze
estremamente ideologizzate, determinate, armate, talvolta finanziate da altri socialismi,
inizialmente appoggiate da popolazioni contadine vessate dai conservatori, spesso costrette pure ad
imporre a queste ultime, con la forza, risultati rivoluzionari non esattemente migliorativi delle loro
condizioni.

E quando si dice che i comunismi hanno fatto pit morti che 1 fascismi, si dice il vero.

Anche se il morto comunista si giustifica dall'obiettivo di un'uguaglianza, estranea
all'odioso darwinismo della mentalita fascista.

D'altronde, la prova netta della natura ideologica ed etica dei regimi comunisti storici €
fornita dall'immancabile culto della personalitd dei leader rivoluzionari e persino dei loro
successori.

Stalin, Mao, Che Guevara, Pol Pot, Ho Chi Min, Kim Il-Sung e via di seguito, sono divenuti



tutti esempi delle virtu rivoluzionarie d'ostacolo allo sfruttamento imperialista, di rispetto pieno dei
valori di parita e solidarieta sociali ed economiche. Tutti, insomma, "santi" del Socialismo.

Cosi, se si vuol partire con un esempio per pubblicita eclatante, nei fatti analogo agli altri,
occorre in via preliminare osservare che la presa del potere dei Khmer rossi di Pol-Pot in
Cambogia, nel 1975, soddisfece innanzitutto le speranze cinesi e sovietiche relative
all'eliminazione del regime repubblicano di Lon Nol.

Nata cinque anni prima da un colpo di stato ai danni della monarchia di Sianouch, tesa a
consegnare il paese all'influenza economica e politica statunitense, tale repubblica si era pure
schierata con gli Stati Uniti nella contemporanea guerra vietnamita.

I Khmer rossi sterminarono allora e rapidamente servitori del regime precedente e collusi
con esso. Quindi misero in moto il loro progetto.

Obiettivi del nuovo ribaltamento politico cambogiano furono l'interruzione immediata,
violenta, dei primi passi verso rudimentali forme di industrializzazione ed occidentalizzazione del
paese, quindi la realizzazione, di punto in bianco, di una societa basata su un'idea di comunismo
agrario totale.

In essa fu abolito il denaro, i templi buddisti e qualsiasi istituzione culturale vennero
distrutti, infine si avvio un'operazione di travaso, da un giorno all'altro, di enormi contingenti di
popolazione urbana nelle campagne, la quale provoco la morte per fame, stenti e violenze varie di
circa un milione e mezzo di persone.

Nella Cuba della fine degli anni Cinquanta, Fidel Castro e i1 guerriglieri "barbudos" posero
termine ad una vergogna coloniale, consentita agli statunitensi da vari "caudillos" locali. Di essi
Fulgencio Batista, il dittatore messo in fuga nel capodanno del 1959 dalle truppe dello stesso
Castro, fu l'ultimo esemplare.

Anche in questo caso, 1'economia dell'isola liberata era nettamente agricola, fondata sulla
monocultura della canna da zucchero. Tale coltivazione era appunto controllata dal capitale
statunitense, dunque organizzata e gestita da stranieri, evidentemente insensibili alle esigenze della
popolazione contadina indigena.

Il nuovo governo rivoluzionario collettivizzo l'agricoltura, statalizzo industrie, banche e
servizi; infine strinse un'alleanza politico-militare ed economica con I'Unione Sovietica.

Il contenuto dell'accordo economico stava in sostanza nello scambio della maggior parte
dello zucchero con forniture di petrolio da un lato, finanziamenti e aiuti militari dall'altro.

Inoltre, il partito unico assunse il controllo di cultura e informazione, diede inizio ad una
politica di indottrinamento della gente al Socialismo, quindi al culto degli eroi della rivoluzione, tra
i quali un posto di rilievo spettd da subito al defunto in guerra, dunque martire, Ernesto "Che"

Guevara.



Su queste basi, nonostante 1'embargo, ideologico e strategico, sgradito allONU, da parte
degli Stati Uniti, Cuba conobbe presto un netto miglioramento delle condizioni della sua
popolazione in tutti 1 settori, da quello alimentare a quello scolastico.

I nodi della dipendenza dall'lURSS sarebbero venuti al pettine all'inizio degli anni '90, al
momento cio¢ del crollo dei regimi socialisti dell'Est europeo, quando il paese perse gli aiuti
sovietici, i mercati del Comecon nei quali era inserito, essendo anche privo delle risorse per il
riavvio, su altre basi, di un'economia di fatto subalterna e mai decollata.

La crisi economica avrebbe allora acuito il dissenso e alimentato ulteriormente la fuga
dall'isola e verso gli USA di gruppi di profughi, il numero dei quali, dal 1959 ad oggi, ha raggiunto
all'incirca il milione e mezzo.

Anche l'esempio cinese ¢ allora emblematico del semplice uso ideologico, ad opera di
determinate fazioni rivoluzionarie, di quella che Marx concepiva come una teoria scientifica,
relativa a uomo e storia.

Sul finire degli anni '20 del XX secolo, Mao Zedong, Ciu teh e tutti gli altri comunisti
sopravvissuti al tentativo di cancellazione del partito da parte delle truppe del Kuomintang,
organizzarono la resistenza nel Sud della Cina, nella regione montuosa del Kiang-si.

Qui nacque un'entita politico-militare a base contadina, di ispirazione appunto socialista,
sotto la guida del cosiddetto "esercito rosso".

Infatti, il generale Chiang Kai-shek, segretario del Kuomintang e presidente della
repubblica, in concomitanza con la sottomissione dei "signori della guerra", i riottosi governatori
militari delle province, si era prefisso pure la piu dura repressione anticomunista.

L'azione ostile e continua degli eserciti conservatori indusse allora i comunisti a lasciare il
Sud in direzione Nord-Est, verso un'area piu adatta al progetto rivoluzionario, quale era lo Shen-si.

La cosiddetta "lunga marcia" avvenne a piedi tra I'autunno del '34 e quello del '35, copri
all'incirca 12000 chilometri e coinvolse un'ampia compagine di uomini, donne e bambini, di circa
130000 individui, predisposta e organizzata alla guerra sia negli uomini che nelle donne.

Essa si concluse infine si con l'arrivo alla meta prestabilita, ma a seguito di un massacro che
decurto la massa armata di piu di un centinaio di migliaio di persone.

Tuttavia, lungo il tragitto, l'opera di istruzione, aiuto, propaganda fra le popolazioni
contadine del cuore della Cina, immiserite e vessate dai funzionari e dai soldati del Kuomintang,
avrebbe contribuito non poco a gettar le basi della rivoluzione futura.

Infatti, dopo la parentesi collaborativa fra maoisti e nazionalisti nella guerra contro
l'invasore giapponese, dal '37 al '45, nel triennio successivo Mao organizzo e condusse a termine il
moto rivoluzionario contro i conservatori del Kuomintang, cui non rimase che rifugiarsi nella

prospiciente isola di Taiwan.



Nasceva allora la Repubblica Popolare Cinese.

Nel frattempo Mao aveva elaborato la cosiddetta "via cinese al comunismo", attagliata alla
realta agricola e povera con la quale egli si era confrontato. La sua idea di Cina comunista esigeva
dunque egualitarismo e comunitarismo, ma anche la diffusione di un puritanesimo di tipo
contadino, essenzialmente fatto di frugalita e rispetto dei mezzi e dei risultati del lavoro.

Ma gia dall'inizio della sua attivitd rivoluzionaria, Mao aveva manifestato un personale
modo di intendere il comunismo. Che egli vedeva sottoforma di una continua predisposizione alla
lotta contro nemici esterni ed interni.

Cosi era stato ai tempi dell"esercito rosso" e del conflitto col Kuomintang; la stessa cosa
sarebbe avvenuta nella Cina comunista a cavallo tra gli anni Sessanta e Settanta. Laddove Mao,
benché fuori dalla presidenza della repubblica sin dal '58, in quanto capo del partito promosse la
"rivoluzione culturale".

Si trattava di una strategia della "guardia alta" contro involuzioni borghesi, per esempio
burocratiche o partitocratiche, nell'amministrazione del paese. Una sorta di assidua "dittatura del
proletariato”, che Mao sanci con la costituzione del '75 e che in concreto si articolo in una serie di
proteste giovanili e popolari, suscitate e assecondate dallo stesso leader, contro oppositori e fautori
di un modello considerato immobilistico e di tipo sovietico.

Sommosse sistematicamente culminanti in umiliazioni pubbliche e feroci persecuzioni dei
dissidenti; sicuramente causa di centinaia di migliaia di morti.

Nel Vietnam del 1945, dopo il crollo della potenza giapponese e con la sola presenza
francese nella penisola, Ho Chi Min, fondatore del movimento vietnamita anticolonialista e di
ispirazione comunista del "Viet minh", proclamo unilateralmente 1'indipendenza di tutto il paese,
dal Tonchino alla Cocincina, da Nord a Sud, dando origine alla Repubblica Popolare del Vietnam.

Il Viet minh prima, i Vietcong dopo, sarebbero stati allora i protagonisti di una lunga guerra
di liberazione, la cui prima tappa sarebbe stata la cacciata dei francesi nel '54, il secondo successo
quella degli americani, con la presa di Saigon del '75.

Da quel momento in poi il paese sarebbe stato riunificato mediante un vero e proprio
riassorbimento del Sud nel Nord e sotto un regime di intransigente comunismo, almeno alle origini
in prevalenza agrario.

Ma addirittura, entrato nella sfera d'influenza delllURSS e con l'ambizione di un ruolo
egemone in Indocina, il Vietnam degli anni successivi avrebbe a sua volta invaso la Cambogia,
stato anch'esso comunista, e progettato pure il controllo indiretto del Laos.

E la recessione dal proposito imperialista sarebbe arrivata solo sul finire degli anni '80,
causa il crollo dell'URSS e a seguito di un persistente stato conflittuale con la Cina popolare,

intervenuta a sostegno della sovranita cambogiana, gia nei primi anni della crisi.



Quando, nell'aprile del 1917, con partenza dalla Svizzera e dopo un rocambolesco viaggio
lungo I'Europa centrale infiammata dalla Grande Guerra, Lenin giunse a San Pietroburgo, la
maggioranza nei soviet non era bolscevica, e il socialrivoluzionario Kerenskij rappresentava il
soviet di Pietrogrado presso il governo L'vov, cio¢ il risultato borghese e democratico della
Rivoluzione di febbraio, la quale aveva messo in fuga lo Zar ed il resto dei Romanov.

Ma i bolscevichi avevano le idee chiare: pace unilaterale, immediata, senza indennita ed
annessioni; rivoluzione socialista di operai e contadini. Anche se le condizioni socioeconomiche
russe erano estremamente arretrate, come possono essere quelle di un paese non solo non
capitalista, ma pure dal punto di vista agricolo anni luce lontano dalle tecnologie e le innovazioni
agronomiche adottate nel resto d'Europa.

Ma la sicurezza e la determinazione ebbero alla fine la meglio.

La conversione in un'ulteriore sconfitta dell'offensiva russa in Galizia nell'estate dello stesso
anno e il ruolo determinante svolto dai bolscevichi medesimi nel bloccare tentativi di colpo di stato
reazionari, che puntavano al ritorno all'assolutismo, ingrossarono le fila della fazione estremista,
anche sotto il profilo della rappresentanza nei soviet.

E ne accrebbero il credito presso la popolazione.

Cosi, mentre la rivolta gia dilagava nelle campagne contro nobili proprietari e odiati Kulaki,
1 bolscevichi organizzarono la Rivoluzione d'Ottobre, la quale si concluse con la presa dell'allora
capitale russa, appunto Pietrogrado, e la fine del governo altoborghese di febbraio.

La loro aggressivita fu allora determinante nell'annichilimento delle altre forze politiche in
soviet e congressi vari e persino in quella che sarebbe stata I'Assemblea Costituente.

Dunque furono costoro ad assumere la guida del cambiamento, il quale, grazie a una serie di
immediati provvedimenti, si indirizzo verso la nascita di uno stato socialista e nel quale con abilita
gli estremisti riuscirono a gestire pure le novita rivoluzionarie delle campagne, di cui non erano
stati protagonisti.

Il resto delle vicende ¢ noto.

La rivoluzione non si esauri con la presa bolscevica di San Pietroburgo e con la saldatura tra
l'azione dei soviet e le innumerevoli rivolte contadine.

Come era prevedibile, pur non potendosi permettere 1l'invio a profusione di contingenti
filozarisiti, a causa dell'opposizione interna di sindacati e partiti socialisti, le nazioni europee
intervennero a favore delle "armate bianche", gli eserciti reazionari presto costituitisi sul vasto
territorio russo, con finanziamenti e forniture d'armi.

Cio provoco il cosiddetto "comunismo di guerra", ossia l'organizzazione di un'intera
nazione in vista della vittoria nel conflitto con i conservatori, la quale richiedeva, per farla breve, il

mantenimento e il rafforzamento dell"armata rossa", 1'immenso esercito messo in campo dai



comunisti con questo obiettivo.

Miseria gia prodotta dalla guerra, blocco ed embargo delle nazioni ostili, frequenti
requisizioni di beni di prima neccessita, repressione sistematica di ogni protesta condussero allora
alla morte di milioni di uomini nelle campagne, prima che il pericolo controrivoluzionario fosse per
sempre scongiurato.

E tuttavia, al fine di realizzare veramente un sistema socio-economico socialista, il paese
dovette passare per la NEP, la nuova politica economica, la quale lasciava si spazio a limitate
attivita produttive e commerciali private e sotto la sorveglianza statale, ma venne riconosciuta
come unica strada percorribile per 1'accantonamento degli ingenti capitali indispensabili al decollo
dell'industrializazzione, alla diffusione delle stesse tecnologie agricole.

Cosi nell'URSS, 1'Unione delle Repubbliche Socialiste Sovietiche, nata col patto del 1922, il
comunismo si sarebbe perfezionato solo negli anni trenta, cio¢ dopo la morte di Lenin e sotto lo
stalinismo.

I1 governo di Stalin si contraddistinse per tre fattori.

Il primo fu I'abbandono dell'idea leniniana della "rivoluzione permanente", da esportare
nelle altre nazioni capitalistiche; il secondo, I'avvio a marce forzate dell'industrializzazione e della
collettivizzazione agraria, che pesarono enormemente sulla popolazione contadina; il terzo, la
repressione del dissenso, da quello relativo all'interruzione del moto rivoluzionario a quello contro
la brutale drasticita del processo di crescita industriale e di costruzione del Socialismo nelle
campagne.

Stalin, com'¢ noto, ebbe allora scarsa pieta per gli oppositori, rapidamente falcidiati nelle
cosiddette "purghe". E a lui si deve l'introduzione in Russia del culto della personalita del leader,
dell'indottrinamento gia scolastico all'ideologia comunista.

In ogni caso, bisogna sottolineare come, pur comportando ingenti costi, anche umani,
soprattutto fra le masse rurali, la dura politica economica staliniana fece dell'URSS la seconda
nazione piu ricca del tempo e un paese nel quale la disoccupazione era inesistente, il tasso di
analfabetismo crollava, 1'assistenza sanitaria diveniva garantita a chiunque.

Il caso piu "strano" di regime comunista € pero rappresentato dalla Repubblica Democratica
Popolare Nordcoreana.

Dal 1948 la Corea del Nord ¢ retta da un regime socialista a partito unico, a capo del quale ¢
avvenuta la successione dei membri di una vera e propria dinastia: il nonno, Kim I1-Sung, morto
nel 1994, il figlio, Kim Jong-Il, deceduto di recente nel 2011, il nipote, Kim Jong-Un, attuale
presidente dello stato e segretario del partito.

I1 primo dei "dinasti" e padre della patria, Kim II-Sung, vi organizzo il Socialismo.

Egli infatti nazionalizzo l'industria pesante e nelle campagne realizzo progressivamente



sistemi di conduzione agricola cooperativa, articolata in grandi e medie aziende.

Ma fu anche lui a dettare le linee ideologiche del partito, le quali si risolvevano in un
impasto di maoismo, nazionalismo, autarchia e culto della personalita del leader.

Il nazionalismo e l'autarchia non hanno impedito ai coreani di ricevere petrolio e aiuti
finanziari dalla Russia, quindi importazioni alimentari e di concimi dalla Cina almeno fino alla
meta degli anni '90. Fino a quando cio¢ le due potenze non hanno conosciuto un momento di crisi e
transizione.

Questa fase d'interruzione di quell'import, associata a periodi di siccita e inondazioni, ha
condotto il paese a pesanti carestie. E condizioni del genere, tra gli anni '90 e i 2000 lo hanno
avvicinato ad una cooperazione economica con Corea del Sud e Stati Uniti.

Ma breve sarebbe stata la durata di tali relazioni.

Infatti, ritenendo di rischiare attacchi o destabilizzazione civile dalle vicine nazioni
occidentalizzate, dagli inizi del terzo millennio la Corea del Nord ha avviato un programma di
costruzione di testate nucleari ad uso bellico. E le conseguenti, dure sanzioni dall'UE e dagli USA
son divenute anche negli ultimi tempi motivo di rinnovate carestie tra la popolazione del paese.

C'¢ un pensatore dell'Ottocento, da cui Marx ha attinto a piene mani.

L'accusa di "misticismo logico" mossa ad Hegel, di ribaltamento della tradizionale relazione
tra pensiero e realta, quindi del parallello rapporto linguistico di soggetto e predicato, come € noto,
sono gia infatti posizioni di Ludwig Feuerbach.

In verita Marx assomiglia a Feuerbach anche in quanto ne ricalca le contraddizioni in
merito alla nozione di uomo. Cosi l'antropologia feuerbachiana offre il fianco alle stesse riserve
sollevabili alla marxiana.

Feuerbach rovescia i cardini dell'hegelismo facendo della cultura un prodotto della natura,
quindi del pensiero una costruzione di contenuto religioso, frutto della consapevolezza e
dell'angoscia del proprio limite, dominanti in ogni uomo.

Inoltre, a differenza del filosofo idealista, egli vede nella storia il ripetersi delle stesse
dinamiche civili, data 1'assunzione della natura, cio¢ di una realta invariabile, come fonte di ogni
esempio di cultura.

Per il Feuerbach dell"Essenza del cristianesimo" e dell"'Essenza della religione", Dio ¢
infatti sempre e comunque il risultato di una proiezione di cio che ciascun uomo vorrebbe e non
riesce ad essere; un nucleo concettuale che raccoglie cosi le caratteristiche della specie umana tutta,
la quale, in confronto ad esemplari dotati solo di alcune fra tutte le sue potenzialita, si presenta
invece onnipotente.

Ma questuomo di "carne e sangue", cosi timoroso da porsi sotto la protezione di una

divinita che egli stesso ha creato, da inventarsi di regione in regione della terra lo stesso



rassicurante pensiero metafisico, € pure una creatura sociale.

Egli ¢ infatti persuaso che realta e verita esistano solo in quanto rispettivamente percepite e
pensate da piu persone. Percio sarebbe stato dotato da madre natura di quell"'amore", che lo spinge
spontaneamente a stringere rapporti con gli altri, ad instaurare col prossimo indispensabili
relazioni.

Ora, questa creatura di natura che sarebbe appunto l'uomo, in base ai "Principi della
filosofia dell'avvenire" del medesimo filosofo, dovrebbe allora ritornare a se stessa, sconfiggere la
cosiddetta "alienazione" religiosa, abbracciare l'ateismo e dedicarsi al miglioramento delle sue
condizioni materiali, dal momento che le sue stesse facolta mentali sarebbero condizionate dalla
sua fisiologia.

Dovrebbe cio¢ effettuare un'improvvisa scelta etica, spirituale. La stessa che egli,

trascendendosi, avrebbe gia fatto.

Bibliografia

* Alatri Paolo, Lineamenti di storia del pensiero politico moderno, Rubettino Editore,
Catanzaro 1992.

* Bedeschi Giuseppe, /ntroduzione a Marx, Laterza, Roma-Bari 1981.

* Boffa Giuseppe, Storia dell'Unione Sovietica, Mondadori, Milano 1976-79.

e Cerroni Umberto, Teoria della crisi sociale in Marx, De Donato, Bari 1970.

* Epicuro, Lettere sulla fisica, sul cielo e sulla felicita, nella collana "I classici del
pensiero", introduzione, traduzione e note di N. Russello, RCS Libri S.p.A., Milano 2004.

* Gott Richard Willoughby, Storia di Cuba, nella collana "Oscar storia", traduzione di M.
G. Bosetti Mazzola M. Sala M., Mondadori, Milano 2008.

* Hobbes Thomas, I/ pensiero etico-politico, antologia, nella collana "Pensatori antichi e
moderni; 88", scelta, intoduzione e note di Arrigo Pacchi, traduzioni di N. Bobbio e A.
Pacchi, La Nuova Italia, Firenze 1989.

* I presocratici, antologia di testi, a cura di Antonio Capizzi, La Nuova Italia, Firenze
1973.

* Marx Karl, Engels Friedrich, I/ manifesto del partito comunista, nella collana ET
Saggi, note di B. Bongiovanni traduzione di E. Cantimori Mezzomonti, Einaudi, Torino
2005.

* Mugnai Massimo, // mondo rovesciato. Contraddizione e "valore" in Marx, 11 Mulino,
Bologna 1984.

* Naville Pierre, D'Holbach e la filosofia scientifica del XVIII secolo, traduzione di L.



Derla, Feltrinelli, Milano 1976.

* Riotto Maurizio, Storia della Corea. Dalle origini ai nostri giorni, nella collana "Storia
paperback", Bompiani, Milano 2005.

* Roggerone Giuseppe Agostino, Controilluminismo, saggio su La Mettrie ed Helvétius,
Milella, Lecce 1976.

* Schram Stuart, Mao-Tse-Tung e la Cina moderna, traduzione di A. Valori Piperno, Il
Saggiatore, Milano 1968.

* Terzani Tiziano, Fantasmi, nella collana "Saggistica TEA", TEA, Milano 2009.

* Tomasoni Francesco, Feuerbach e la dialettica dell'essere. Con la pubblicazione di due
scritti inediti, La Nuova Italia, Firenze 1982.

* Villari Lucio, Addio al Settecento. Cultura e politica nell'eta dei lumi, Bompiani, Milano
1985.

* Villari Resario, Storia contemporanea, Laterza, Bari 1984.

* Young Blatt Marilyn, Le guerre del Vietnam. 1945-1990, nella collana "Oscar storia",
traduzione di R. Contestabile, Mondadori, Milano 2007.

Liberal

Il nuovo Fascismo non passa per alcuna forma di nazionalismo.

Anzi, al giorno d'oggi, rispetto alla sua capacitda di intolleranza e propaganda, il
nazionalismo risulta essere puro folclore da film in costume. Colore contro numero. Parola in
confronto a fatto.

Il Fascismo odierno ¢ "liberal". Ed ¢ di sinistra; poiché riesce mirabilmente a conciliare
borghesia e cultura corrente con solidarismo.

Un "liberal" infatti non ¢ mai povero, ¢ aggiornato, I'idea democratica e laica ne segna
forme espressive e criteri di giudizio e ha sempre un occhio su chi ¢ in ritardo sul terreno sociale.

Di questa inquietante entita politica, inesistente negli anni di comunisti contro fascisti e
fascisti e comunisti contro cristiani centristi, le origini vanno forse ricercate nell'emersione del
villaggio globale e nella lenta, conseguente avanzata dei precetti appunto liberali e laici delle
legislazioni transnazionali, a regolamento di contatti e contratti.

Ma la categoria in questione ¢ davvero recente? O rappresenta un'esemplificazione solo
odierna di un atteggiamento dello spirito gia manifestatosi nella storia?

Se si ripercorre forse la sequenza piu dettagliata delle posizioni di quello nel cammino della



filosofia tutta, ovvero la nota "fenomenologia" hegeliana, l'interpretazione della realta operata dal
"liberal" sembra gia esservi contemplata. Vediamo allora quando in quella vasta indagine dei
sistemi di valori umani e perche.

Com'¢ noto Hegel non ammette scissione tra logica e reale e vede il secondo intimamente
regolato dalla prima. In conseguenza di cid due coscienze non si incontrano sulla base di principi
che le trascendano, semplicemente si oppongono dolorosamente fino a riconoscersi fattori
combinati di un'epoca con un certo grado di spiritualita e una cultura assegnante loro ruoli precisi.

Ma prima di sentirsi espressioni integrate di un'identica civilta, le due anime si
confronterebbero assumendo posizioni diverse, parziali e insoddisfacenti, in un tentativo piu volte
reiterato di spiegazione e risoluzione del conflitto.

Intanto, nell'ottica del filosofo tedesco, non essendoci accordo su irreali principi metastorici,
ogni coscienza non puo che puntare al riconoscimento di sé da parte dell'altra e cosi affrontarla,
fino a soccomberne o dominarla.

Quindi, e I'anima prevalente e quella asservita vagherebbero alla ricerca del superamento

della reciproca dipendenza, per le tappe e le soluzioni soggettive e imperfette di cui
abbiamo detto.

La filosofia stoica per esempio, quella della vittoria della ragione sulle passioni e del
conseguente riallineamento del soggetto col "logos", il principio guida del reale, non li annulla,
semplicemente reprime l'invidia della coscienza dominante sull'abilita acquisita dalla sottoposta,
quindi I'odio in quest'ultima causato dal suo stato di soggezione.

Ugualmente incapace di un superamento dei dolori ¢ la proposta scettica, per la quale
signore e servo si accontenterebbero delle proprie, rispettive condizioni per puri motivi di
convenienza e utilita, negando infatti essa valori stabili, sulla base dei quali rigettarle o meno.

L'idea giudaico-cristiana costituirebbe addirittura per Hegel un additivo di infelicita per
entrambe le anime, indicando il superamento del contrasto nella fede in una perfezione, appunto
Dio, affatto estranea al mondo: perfezione che darebbe gia benessere in vita al rispetto di
comandamenti nel caso ebraico; la pienezza del contatto eterno con essa dopo la morte in quello
cristiano e a patto dell'applicazione in terra dell'universale legge della pieta.

Le succesive posizioni della coscienza esaminate da Hegel, quanto a consapevolezza delle
proprie condizioni da parte delle anime, risulterebbero un salto di qualita rispetto alle precedenti.

Le coscienze infatti in esse inizierebbero a giustificarsi come componenti di una logica che
le spiega. Il punto ¢ che ancora esse non comprendono di che genere sia il quadro di regole in cui si
inserirebbero.

In un caso, esse pensano di rispondere ad una ragione di tipo naturale. Ed ¢ questa la

situazione di chi ad esempio accredita e coltiva la psicologia, scienza che attribuisce all'uomo un



insieme articolato di esigenze e facolta di natura, il mancato esaurimento delle quali comporterebbe
stati mentali patologici.

In questo contesto di idee il rapporto tra coscienze dovrebbe essere comunque tale da
soddisfare istanze diverse e tuttavia tutte d'origine fisica, e accostanti quindi 1'uomo all'animale.

L'alternativa a questa impostazione ¢ allora una posizione attiva dell'anima, la quale
vedrebbe ora nella logica in cui si scorge giocoforza inquadrata solo un proprio e soggettivo
prodotto. In questo senso si transiterebbe dall'oggettivita della psicologia alla parzialita di un'etica,
intesa come complesso di valori individuali, eletti a forma della propria vita e pretesi pure dalle
esistenze altrui.

E qui Hegel individua tre categorie di morali, espresse da coscienze ora in relazione sulla
base di principi affatto personali: I'estetismo e la legge del raffinato piacere fisico e mentale, cioe
un'idea che tuttavia non reggerebbe rispetto alla gestione di un'esistenza disseminata di prosaici
bisogni e pessimi guai; I'idealismo di chi al contrario combatte fino al martirio per una causa che
vorrebbe assoluta, ma che non pud che scontrarsi con rivendicazioni altre della stessa origine e
anch'esse, dal proprio punto di vista, meritevoli di categoricita; infine il razionalismo di chi
intenderebbe correggere presunte storture del mondo, il cui andamento prosegue invece indifferente
a suoi sforzi, perché normato da cio che egli non vede.

Oltre queste mancate soluzioni al rapporto tra coscienze che ormai si riconoscono pedine di
un piano metaumano, il filosofo di Stoccarda individua una concezione che farebbe dell'uomo in
quanto uomo l'origine di un sistema di valori da razionalizzare ed elevare a criteri per la propria e a
metro di giudizio per 'altrui esistenza.

Stavolta perod gli obiettivi etici non sarebbero suggeriti dalla o da una presunta naturalita
dell'uvomo, come in certe posizioni gia riportate, bensi dai tratti che al di sopra della natura quello
elevano, a cominciare dalla razionalita, dall'essenza di creatura razionale.

In un primo caso l'individuo farebbe dei compiti e dei doveri strettamente personali i
principi cui guardare nel dirigersi e nel relazionarsi. Cosa che a diversi pensatori ha fatto
identificare questa figura del percorso dello spirito con la bassa mentalita borghese.

Una fase differente di tale visione tutta razionale dei valori umani, coglierebbe invece questi
ultimi in prerogative affatto universali, oggi paragonabili ai diritti eterni all'uomo attribuiti dalle
legislazioni internazionali.

Ma esattamente come non si vive del proprio egoismo, non si sa neppure che strada di volta
in volta intraprendere, nel corso di una vita fondata su concetti puri e inadeguati
all'amministrazione della singolarita del caso.

In una situazione del genere, la necessaria implementazione della prerogativa universale nel

fatto vissuto, riduce quella a norma accidentale, soggetta a una scelta e quindi a un giudizio. Ne



scaturisce un'ulteriore atteggiamento della coscienza, che ora si farebbe appunto giudice delle
possibilita d'applicazione di forme eterne ad eventi particolari.

Comportamento che destituirebbe pero le stesse prerogative vagliate del crisma di valori e
quest'ultimo sposterebbe sui criteri di valutazione a monte, a loro volta pure di problematica
individuazione.

Sarebbe allora proprio a fronte di quest'ultima resa, che la ragione si lascerebbe andare
all'accettazione dei valori spontaneamente ispiranti le istituzioni statali del contesto in cui € calata, i
quali essa condividerebbe naturalmente con le coscienze consorelle e che intrinsecamente
normerebbero, prima ancora d'essere intuiti dall'artista, simboleggiati nelle liturgie del culto,
razionalizzati dalla mente filosofica, i rapporti reciproci tra anime.

Ora l'ottica del "liberal", grancassa delle nobili, universali istanze dell'uomo in quanto
uomo, dei sacri titoli del giusnaturalismo, potrebbe esser ricondotta al penultimo della carrellata
degli insoddisfacenti esiti della coscienza postulati da Hegel, quello dal filosofo denominato della
"ragione legislatrice": cio¢ della ragione per s¢ adottante leggi pensate per l'nvomo in assoluto e
dunque fuori da spazio e tempo. Ma perché?

Intanto, stando alla riflessione in esame, non essendo approdato alla soluzione storicistica,
che trova 1 principi del vivere nell'etica di un mondo e di un periodo, nel livello momentaneo di
emersione dello spirito dall'inconsapevolezza e dalla brutalita dei bisogni di natura, anche il
"liberal" dovrebbe sentire disagio ed essere destinato a piegarsi prima o poi all'unica realta
possibile, che ¢ storica.

Dovrebbe. Per adesso perd coloro che vengono chiamati "liberal" appaiono lontani da
municipalismo, campanilismo, regionalismo, nazionalismo, insomma dagli atteggiamenti politici di
chi difende predilezioni e tradizioni del contesto positivo in cui ¢ civilmente integrato.

Inoltre, sempre prendendo le mosse dall'analisi hegeliana, il "liberal" non sarebbe capace di
venire a capo di un'esistenza improntata a concetti ovunque suggeriti dalla razionalitd umana,
scolpiti nelle legislazioni transnazionali, incantati, ma cosi formali da risultare inutili alla gestione
del caso spazio e temporalmente determinato.

Eppure il "liberal" sopravvive anche ai divisamenti del filosofo in questione, in quanto, € in
questo finisce anche per confermarlo, non si comporta invero sulla base del diritto di ragione fatto
proprio.

Il "liberal" ¢ infatti una strana entita perfettamente adattata da un lato a fare il proprio
tornaconto, coincidente con un mix di posizione in societa e adesione alla cultura ufficiale, stavolta
storica, della sua epoca; dall'altro a conciliare la sicurezza e la partecipazione al dibattito pubblico
ottenuti, col contributo attivo, diretto o indiretto, al superamento del disagio nel caso sofferto da

date categorie sociali.



Egli ¢ insomma una sorta di borghese solidale, buono. Ma allora cosa c'entra con i diritti
fondamentali, costituzionali della persona umana?

Semplice: se ne serve non alla stregua di regole di vita, ma, una volta messa al riparo
quest'ultima, solo come criteri di giudizio sul prossimo. E in questo puntando con diabolica malizia
sull'universale credito che la massa accorda a leggi, la cui semplice enunciazione appare poesia.

Ma va da sé che in caso di possibile lesione dei propri intenti e interessi, il "liberal" non
pratica pieta né giudica piu secondo concetti puri. Allora glissa, sparisce, parla d'altro.

Se invece tutto procede per il verso giusto, il "liberal", degli enunciati razionali fa clava
contro l'opinione e l'istanza storica: contro socialisti € comunisti, che farebbero ancora di privato e
proprieta fonti di guai, contro i nazionalisti patrioti forieri di discriminazione e razzismo, contro gli
arretrati cattolici e gli evangelici oscurantisti, gli spietati liberisti e via di questo passo.

Un "liberal" gioca coperto. Egli ¢ un componente dell'amministrazione pubblica e, se
privato, fedele iscritto di qualche ordine, lobby, consorteria, partito, sindacato, setta, corporazione,
congrega. Cosi difficilmente sente crisi, ammortizzate dal contesto d'inclusione; inoltre la
trasversalita della sua presenza sociale gli rende possibile orchestrare campagne, interessando al
contempo diversi ambiti del vivere comunitario, fra i quali alcuni determinanti come cultura e
informazione.

Su queste basi sociali la figura politica in questione opera non appena le ¢ possibile un
collegamento tra questo o quel concetto astratto delle legislazioni universali e l'interesse al
momento curato dalla sua ramificata fazione; e del primo si serve non per normare il secondo, cosa
impossibile datane l'indeterminatezza, bensi come randello sugli oppositori di quest'ultimo, subito
accusati per uno o un altro motivo d'oscurantismo e barbarie.

Infatti, la retorica che segue ai cosiddetti diritti eterni della persona umana ¢ tale, che
chiunque ritenga opportuno saltarli in certe condizioni, in linea di massima finisca non solo
legittimamente e democraticamente contestato, bensi giudicato come nemico della stessa tenuta
democratica e del genere umano tutto.

Il quadro appena tracciato spiega quindi perché in Europa, nel luogo in cui la categoria
"liberal" ¢ importante se non dominante, ¢ la sua presenza cospicua negli ordini e nelle lobby a
capo dei settori culturali e mediatici, frequenti risultino le operazioni disinformatorie e
discriminatorie contro gruppi o singoli, che osino contestare il carattere solo pretestuoso di questo o
quel diritto perfetto, da quella subito riesumato a ispirazione di chissa quale obiettivo in realta
pratico e interessato.

Il tutto secondo una modalita dell'agire politico dal sapore pit amaro che aspro, poiché
Fascismo non conclamato, tradizionale, di matrice nazionalista, ma effetto delle peggiori ipocrisia e

malizia.



Inoltre, se il "liberal" ti perseguita quando ha la ventura di brandirti contro un valore eterno
al momento e per caso utile alla tutela di interessi propri ma di portata nazionale, figurarsi cio che
non ¢ in grado di combinare manipolando i nobili principi umani nelle questioni isolate e
socialmente ininfluenti, nelle occasioni della cronaca ghiotte per attacchi rapidi, privi di rischi e

tutti, come sempre, ideologicamente infondati!



